
ISBN: 978-3-8382-0606-6 ibidem

ibidem

   
   

  P
rz

yb
ys

ze
w

sk
i  

   
   

D
w

a 
od

cz
yt

y 
o 

śm
ie

rc
i *

  Z
w

ei
 V

or
tr

äg
e ü

be
r d

en
 T

od

Die in den Jahren 1919-1921 von Stanisław Przybyszewski (1868-
1927) gehaltenen Vorträge über den Tod gehören zu den bislang nur 
wenig rezipierten und in der Forschung bis heute vernachlässigten 
späten Arbeiten Przybyszewskis. Seine seit der frühesten Scha� ens-
zeit nachweisbare Beschä� igung mit dem Tod und die darau� olgen-
de intensive Auseinandersetzung mit okkultistischen Lehren � nden 
in den Vorträgen ihre Kulmination.
Die vorliegende Ausgabe macht nicht nur die Originaltexte wieder 
zugänglich, sondern stellt neben ausführlichen Einführungen auch 
erstmals Übersetzungen ins Deutsche bereit, um so vor dem Hinter-
grund von Przybyszewskis reichen Œuvres auf deren nicht zu über-
schätzende Relevanz aufmerksam zu machen. 
Der deutschsprachige Teil wurde zum besseren Verständnis der ent-
haltenen Bezugnahmen umfassend kommentiert; die Kommentie-
rung des polnischen Originaltextes stellt maßgeblich Erklärungen 
sprachlicher Varianten bereit. 

Dr. Adam Jarosz, Jahrgang 1974, ist Germanist und Slavist. Zahlrei-
che Verö� entlichungen zur europäischen Moderne (Przybyszewski, 
Maeterlinck, Rilke, Zapolska, Leśmian).
Dr. habil. Hanna Ratuszna, Jahrgang 1970, ist Literaturhistorikerin 
am Institut für Polnische Literatur (Universität Nikolaus Koperni-
kus, ¦ orn). Forschungsschwerpunkte: Literatur der Moderne, Be-
ziehungen zwischen Literatur und Kunst (insbesondere der Male-
rei), Ein  ̈üsse philosophischer Konzepte auf Literatur und Kunst. 
Verö� entlichungen zu Stanisław Przybyszewski.

Stanisław Przybyszewski
Ja jestem maską mego ducha

*
 Ich bin die Maske meines Geistes

Dwa odczyty o śmierci
*

Zwei Vorträge über den Tod

Hanna Ratuszna * Adam Jarosz (Hg.)



 

 
Stanisław Przybyszewski 

 

 

 

Ja jestem maską mego Ducha 

Ich bin die Maske meines Geistes 

 

Dwa odczyty o śmierci 

Zwei Vorträge über den Tod 

 

* * * 

 

Z zagadnień o śmierci / Über die Fragen des Todes 

Naokoło śmierci / Um den Tod 

 

* 

 

ZWEISPRACHIGE AUSGABE 

 

polnisch / deutsch 

 

 

  * 

 

Übersetzt und kommentiert von Adam Jarosz 

Mit einleitenden Beiträgen der Herausgeber 

 

 

HANNA RATUSZNA / ADAM JAROSZ (Hrsg.) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

„Das Bewusstsein des Unbewussten, in dem wir leben, 

verleiht unserm Leben eine Grösse und Bedeutung, 

die es nie hätte, wenn wir in dem uns Bekannten aufgingen, 

oder Wenn wir unbesehen glaubten, dass Das, was wir wissen, 

um vieles wichtiger ist, als Das, was wir nicht wissen.“ 

 
MAURICE MAETERLINCK, Die Entwicklung des Mysteriums 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

Stanisław Przybyszewski 
 

 

 

Ja jestem maską mego Ducha 
Ich bin die Maske meines Geistes 

Dwa odczyty o śmierci 

Zwei Vorträge über den Tod 

* * * 

Z zagadnień o śmierci / Über die Fragen des Todes 

Naokoło śmierci / Um den Tod 

* 

ZWEISPRACHIGE AUSGABE 

polnisch / deutsch 
* 

Übersetzt und kommentiert von Adam Jarosz 
Mit einleitenden Beiträgen der Herausgeber 

HANNA RATUSZNA / ADAM JAROSZ (Hrsg.) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ibidem-Verlag 
Stuttgart 

 



  

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek  
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 
 

Coverabbildung: © Martin Hahn Fotodesign / Gabriel von Max „Die weiße Frau“, um 1900. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  
  

 
 

ISBN-13: 978-3-8382-6606-0 

 
© ibidem-Verlag 

 

Stuttgart 2014 
 

Alle Rechte vorbehalten 
 

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages 

unzulässig und strafbar. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen,  
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und elektronische Speicherformen sowie die  

Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in or introduced into a retrieval 
system, or transmitted, in any form, or by any means (electronical, mechanical, photocopying, recording or 
otherwise) without the prior written permission of the publisher. Any person who does any unauthorized act 

in relation to this publication may be liable to criminal prosecution and civil claims for damages. 

  



5 

VORBEMERKUNGEN DES ÜBERSETZERS 

In der Anmerkung des Herausgebers wird ausdrücklich darauf hingewiesen, dass 

der Text von Z zagadnień o śmierci / Über die Fragen des Todes „zum Vortragen“ 

und nicht für den Druck vorbereitet wurde. Vor diesem Hintergrund musste bei 

der Übersetzung eine Reihe an sprachlichen ‚Unebenheiten‘ der polnischen Aus-

gabe durch einen des Öfteren modifizierten resp. möglichst ‚zugänglicheren‘ 

Satzbau dem modernen Deutsch angeglichen werden. Wo nötig wurden in eckigen 

Klammern Ergänzungen hinzugefügt, um die Struktur übersichtlich zu halten.  

Eine derartige Ausgangslage des Textes erwies sich zudem für eine Kommen-

tierung überaus diffizil, da meistenteils entweder keine oder nur dürftige zugrunde 

liegende Quellenangaben der angeführten Beispiele gemacht, wie des Öfteren 

gleichermaßen die (Eigen)Namen inkorrekt wiedergegeben wurden. Hierauf wur-

de im Fußnotentext verwiesen, wobei im Text selbst bereits eine für die Ausgabe 

einheitliche Form vorgezogen wurde. Schließlich sollte sich die Kommentierung, 

wo möglich, auf die ‚Entschlüsselung‘ der Angaben richten, um dem Leser eine 

zugänglichere Annäherung an den Text zu gewährleisten. Wenngleich auf einen 

ausgiebigen Stellenkommentar im Allgemeinen verzichtet wurde, werden nichts-

destoweniger unterstützende Verweise zum Verständnis PRZYBYSZEWSKIs textuel-

ler Bezüge dennoch angeboten – ein weiterer Grund, die Materie, wie es 

PRZYBYSZEWSKI auch meinte, im vertieften ‚Selbststudium‘ auf sich zu nehmen. 

Bezüglich der polnischen Ausgabe wurde die jeweils zu Grunde liegende Vor-

lage übernommen. Der Anmerkungsapparat behält damit die Verweisfunktion ei-

nes möglichst korrekten Textflusses. 

Vor diesem Hintergrund darf das übersetzte Textcorpus trotz aller in Kauf ge-

nommenen ‚Abweichungen‘ als ein Schritt angesehen werden, PRZYBYSZEWSKIs 

Werk durch weitere, einem breiteren Publikum kaum noch bekannte Texte einer 

vertieften Analyse unterziehen zu können, insbesondere hinsichtlich der ‚inneren‘ 

Konstitution des Menschen, ihrer Auffassung der Zeit und Folgen, die sich hieraus 

für das Oeuvre ergeben und denkbar neue Interpretationswege eröffnen. Den vor-

liegenden Vorträgen von PRZYBYSZEWSKI werden einleitende Beiträge der Her-

ausgeber vorangestellt. Sie werden dem deutschsprachigen Leser in einer einheit-

lichen Gesamtübertragung zugänglich gemacht. 

 





7 

INHALT 

Vorbemerkungen des Übersetzer  ............................................................................. 5 

 

 

Ja jestem maską mego Ducha: Dwa odczyty o śmierci 

HANNA RATUSZNA: „Tragizm ducha ludzkiego“ – o wiedzy tajemnej  

Stanisława Przybyszewskiego  ................................................................................ 11 

 

ADAM JAROSZ: Przybyszewski a ‚wiedza tajemna‘ ................................................. 31 

 

* 

 

STANISŁAW PRZYBYSZEWSKI: Z zagadnień o śmierci  ............................................ 57 

 

STANISŁAW PRZYBYSZEWSKI: Naokoło śmierci  ..................................................... 83 

 

Ich bin die Maske meines Geistes: Zwei Vorträge über den Tod 

HANNA RATUSZNA: „Die Tragik des Menschengeistes“ – über das  

Geheimwissen von Stanisław Przybyszewski  ....................................................... 135 

 

ADAM JAROSZ: Przybyszewski und das ‚Geheimwissen‘ ...................................... 157 

 

* 

 

STANISŁAW PRZYBYSZEWSKI: Über die Fragen des Todes  ................................. 185 

 

STANISŁAW PRZYBYSZEWSKI: Um den Tod  .......................................................... 229 

 

* 

 

Bibliografie  .......................................................................................................... 293 

Personengesamtregister  ........................................................................................ 305 



 



 

 

 

 

 

 

 

Ja jestem maską mego Ducha 

Dwa odczyty o śmierci 
 

 

 



 



11 

HANNA RATUSZNA 

(UMK Toruń) 

„Tragizm ducha ludzkiego“  

– o wiedzy tajemnej Stanisława Przybyszewskiego 

Stanisław Przybyszewski rozpoczął działalność odczytową tuż po powrocie do 

kraju, w 1899 roku. Pierwszy wygłoszony przez niego wykład dotyczył magii i 

zainicjował szereg nowych wystąpień, takich jak „Mistyka a Maeterlinck“, czy 

„Metamuzyka Szopena“. Odczyty należy traktować jako uzupełnienie twórczości 

artystycznej, literackiej. Przybyszewski nie tylko dbał o szczególną atmosferę 

swoich wystąpień, o czym świadczą listy opisujące te wydarzenia, lecz także o 

formę wypowiedzi, bogactwo treści, niezwykłość tematu. W liście pisanym do 

Anieli Pająkówny, Helena Pawlikowska stwierdza: 

„Odczyt Przybyszewskiego dziwny, ale nadzwyczaj zajmujący. Nie dziwię się, że 
młodym głowy przewraca, bo i mnie ciągle po głowie chodzi to, co on mówił, a w głosie 
jego, w sposobie wygłaszania jest jakiś dziwny hipnotyzm, mimo że ruchy jego, mowa, 
głos, są pełne prostoty i spokoju. W każdym razie Przybyszewski to nie byle kto...“1. 

List ten relacjonuje zdarzenia, które miały miejsce 20 lutego 1899 roku w 

Krakowie. Odczyt Przybyszewskiego pt. „Mistyka a Maeterlinck“ towarzyszył 

prezentacji sztuki Maeterlincka, „Wnętrze“. Afisz do przedstawienia przygotował 

Stanisław Wyspiański. Interesujące, choć nie oryginalne (twórczość Maeterlincka 

interesowała wielu artystów młodopolskich, w szczególności Zenona 

Przesmyckiego, który poświęcił mu obszerną rozprawę2. Wcześniej o obecności 

refleksji mistycznej w sztuce pisał Ignacy Matuszewski3, również Edward 

Abramowski podjął ten temat w ważnym artykule – odpowiedzi kierowanej do 

Lwa Tołstoja pt. „Co to jest sztuka?“. Abramowski kilka lat przed wystąpieniem 

Przybyszewskiego, pisał o metafizycznych doznaniach w sztuce4). 
                                                 
1  Por. przypis 3 do St. Przybyszewski, Listy, List do Tadeusza Pawlikowskiego w Krakowie, 

1899 rok, oprac. St. Helsztyński, tom. 1, Warszawa 1937, s. 216. 
2  Z. Przesmycki, Maurycy Maeterlinck. Stanowisko jego w literaturze belgijskiej i 

powszechnej, Wstęp do M. Maeterlinck, Wybór pism dramatycznych, Warszawa 1894, s. 
XLII. 

3  I. Matuszewski, Wstecznictwo czy reakcja, „Kurier Codzienny„ 1894, nr 274, 277, 321. 
4  E. Abramowski, Co to jest sztuka?, „Przegląd filozoficzny„ 1898, z. 3. 



12  HANNA RATUSZNA 

Refleksja metafizyczna obejmowała problemy związane z człowiekiem, jego 

doświadczeniami oraz naturą i Bogiem, którego istnienie moderniści poddawali w 

wątpienie („Nam niebo Boga nie zasłania“ – pisała Maria Komornicka w 

„Forpocztach ewolucji twórczej“5). Zdanie Fryderyka Nietzschego z „Ecce homo“ 

pełniło funkcję motta:  

„Inny jawi się nam ideał, cudowny, uwodzicielski, niebezpieczny, do którego nie chcemy 
nikogo namawiać, bo nikomu tak łatwo nie przyznajemy doń prawa: ideał ducha, który 
naiwnie, to znaczy bezwiednie i z przelewającej się pełni i mocy igra ze wszystkim, co 
dotąd uchodziło za święte, dobre, nietykalne, boskie, dla którego najwyższa rzecz, w 
której lud zasadnie ma miarę swej wartości, będzie już znaczyć tyle co zagrożenie, 
upadek, poniżenie lub co najmniej odpoczynek, ślepota, czasowe samozapomnienie“6.  

Poszukiwanie „ideału ducha“ odbywało się w różny sposób, czasem w dość 

odległych „obszarach“. Człowiek – prawodawca skrywał w sobie „kraj ducha“, 

który odsłaniał bogactwa, „sezama tajemnic“7 w chwilach najwyższych przeżyć, 

w sytuacjach granicznych. Ścieżki ducha były jednak jeszcze bardziej 

skomplikowane. Przybyszewski wiele lat później, w liście pisanym do Jerzego 

Hulewicza (Monachium, 11.01 1918r.) zwrócił uwagę na obecność interesujących 

zależności: 

„Futuryzm, kubizm, ekspresjonizm to tylko głupie nazwy na odwieczną walkę duszy z 
materią. Święciła materia swój najwyższy triumf poprzez włoski renesans, nad 
chwilowym obłędem duszy w baroku, który na sekundę chciał materię do boskości 
podnieść, uśpiła duszę w rozkosznym rokoko, dławiła ją w realizmie i naturalizmie i jego 
wyszlachetnieniu: impresjonizmie, a teraz dusza budzi się, gniewna, złowroga i pragnie 
zniszczyć świadectwo zmysłów, podnosi tę samą, samiuteńką rewoltę jak w trzecim wieku 
po Chrystusie, kiedy sztuka starochrześcijańska jęła miażdżyć i niszczyć materię, do 
najwyższej doskonałości doprowadzoną i ubóstwioną przez Helladę. Ten sam 
ekspresjonizm, co dziś, potężniejszy tylko, nieskończenie więcej zaciekły, bo żyła w nim 
żywa wiara, której nie mamy – zdawało się, że dusza już ostatecznie zwyciężyła – w 
gotyku już niebiosa przenikała, już do praiłów sztuka sięgać się zdawała – no i cóż? 
Powalona, zniszczona, pogańska materia na nowo ożyła – świadectwo zmysłów 
zatriumfowało nad znużoną duszą – odrodzone pogaństwo kopnęło duszę – a jeżeli gdzieś 
jeszcze pokutowała, to w Durerze, Grunewaldzie, Breughelu, Greco, Goyi, i znowu 
kopnął duszę naturalizm, wszystko jedno czy Maneta, czy Liebermana, czy Signaca, czy 
też Seurata. Nic nowego, Drogi Panie – ustawicznie to samo – trzeba tylko wiedzieć, jaką 
drogą pójść – czy drogą zmysłów, czy też utajonego wewnętrznego organu patrzenia, a ten 

                                                 
5  M. Komornicka, Przejściowi, w: M. Komornicka, W. Nałkowski, C. Jellenta, Forpoczty, 

Lwów 1895, s. 127. 
6  F. Nietzsche, Ecce homo, przekł. B. Baran, Kraków 1996, s. 93. 
7  Wyrażenie Stanisława Przybyszewskiego, por. O nową sztukę, „Życie„ krakowskie 1899, 

nr 6. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  13 

 

 

nie widzi istoty rzeczy ani kubistycznie, ani futurystycznie, widzi ją, jak mu się świat w 
duszy jego – w objawieniu przedstawia“8. 

Przybyszewski dostrzegał obecność refleksji o duszy w procesie dziejowym, 

podkreślał doniosłość jej związków z rozwojem sztuki. Sztuka wyrazu, „krzyk 

duszy“, czy pierwotny okrzyk wydany w czasie obrzędów ku czci bóstw, 

tajemnych sił natury, inicjowały nowoczesność, sankcjonowały rozwój. Pisarz 

łączył kwestie poznania z problematyką metafizyczną. Pojawiająca się w jego 

esejach kategoria „duszy“ oznaczała nową perspektywę poznania „z wiru uczuć“. 

Poznanie to wiązało się z aktem twórczym: „poznawać to inaczej tworzyć“. 

Artysta, jak podkreślał Przybyszewski, stwarzał rzeczywistość (nie odtwarzał jej). 

Akt twórczy miał swoje podstawy w „rozpoznaniu duchowym“, przeżyciu 

egzystencjalnym, w szczególnym religijnym uniesieniu, artysta stawał się w ten 

sposób „profetą“, „kapłanem nowej religii“, był jak podkreślał pisarz: „ipse deus, 

daemon, philosophus, et omnia“9.  

Przybyszewski interesował się najróżniejszymi dziedzinami wiedzy. Wzorem 

romantyków sięgał do tradycji ludowej, magii, obrzędów inicjacyjnych, 

demonologii. Interesowały go także modne na przełomie wieków refleksje 

historiozoficzne (były popularne także w okresie romantyzmu). 

Nie dziwi zatem wybór tematu pierwszego odczytu pisarza, wygłoszonego 8 

lutego 1899 roku w Krakowie, w Sali Koła Obywatelskiego, „Magia czarna i 

satanizm“10. Przybyszewski przybył do kraju jako osławiony już artysta, genialny 

Polak, który nie lęka się żadnych tematów. Postać szatana inspirująca umysły 

romantyków, od czasów Goethego i Miltona stała się figurą buntownika, zyskała 

prometejski rys. Głoszone w okresie modernizmu tezy Nietzschego dotyczące 

śmierci Boga, przyczyniły się do jej popularności. Satanizm młodopolski miał 

jednak znacznie głębsze podłoże i silniejsze uwarunkowania, wyrastał także z 

tradycji ludowej, z wiejskich, utrwalonych w folklorze wyobrażeń zła. Zło 

upostaciowione, obdarzone niekiedy bolesnym piętnem piękna (wpływy 

romantyzmu), zyskiwało ludową, guślarską „oprawę“ (m.in. postać Szatana z „Il 

regno doloroso“): 

                                                 
8  St. Przybyszewski, List do Jerzego Hulewicza, Monachium 1918, w: tegoż, Listy, t. 3., 

oprac. St. Helsztyński, Wrocław 1954, s. 17. 
9  St. Przybyszewski, Confiteor, „Życie“ krakowskie 1899, nr 1. 
10  St. Przybyszewski, Kobiety winny moją trumnę ponieść na swych barkach do grobu, oprac. 

J. Sikorska, Inowrocław 2006, s. 212. 



14  HANNA RATUSZNA 

„Szatan jest pierwszym filozofem i pierwszym anarchistą. Ale jest też przeznaczeniem 
nieukojonym, ciemnym, pełnym męczarni przeznaczeniem wydziedziczonych, 
przeznaczeniem, które się samemu sobie stało bolesnym przeznaczeniem: szatan cierpi, 
cierpi ustawicznie (…) Szatan wieków średnich był zrozpaczony, a rozpacz jego 
wytwarzała zło“11 

Przybyszewski, jak wielu ówczesnych artystów, takich jak Berent, Wyspiański, 

Miciński, pozostawał pod urokiem piękna wieków średnich. W literaturze polskiej 

średniowiecze jako epoka artystyczna pojawiło się w pracach Edwarda 

Porębowicza12, który jako pierwszy docenił bogactwo myśli artystycznych, 

nowatorstwo w sztuce. Badacz postrzega średniowiecze jako epokę – „źródłową“, 

zapowiadającą niepokoje egzystencjalne współczesności, kształtującą postawy: 

poszukiwacza Absolutu, rycerza wiary, czy artysty. Postaci trubadurów, truwerów, 

mniszki, kasztelanki powrócą zatem w poezji Kazimiery Zawistowskiej, Wacława 

Berenta, czy Tadeusza Micińskiego (który zachwyci się „mrokami Bizancjum“). 

Istotne okaże się także spojrzenie na średniowiecze z perspektywy filozoficzno-

religijnej, które pozwoli odkryć obecny w tej epoce dualizm, wyrażony w 

opozycjach mroku i jasności, milczenia i krzyku, życia i śmierci. O nurcie 

zabawy, karnawału, o którym pisał Bachtin13 oraz nurcie ascezy, klasztornej 

modlitwy wspomina w „Żywych kamieniach“ Wacław Berent14. Pisarz odkrywa 

bogactwo żywiołowości sztuki średniowiecznej, inspirują go zarówno postaci 

błędnych rycerzy, melancholików, jak i rozmodlonych mnichów, chroniących się 

przed wrzawą kuglarzy – we wnętrzu katedry. Sama katedra staje się symbolem 

dwoistości (dwubiegunowości) myśli średniowiecznej, poświęcona Bogu, 

wyznaczająca obszar sakralny, jest w istocie przedstawiona jako „olbrzym“, kolos 

garbaty pochylający się nad miastem. Jej zdobienia, maszkarony, gargulce są nie 

tylko symbolami „vanitas“, wskazują na ziemskie pokusy, ludzkie „przypadłości“ 

duszy i ciała. 

Przybyszewski doskonale wyczuwa ten dualizm myśli, nieprzypadkowo jest 

zafascynowany gotykiem, który jego zdaniem wyraża ideał średniowiecznych 

hierarchii, scholastycznej „drabiny bytów“, porządku teologii, nie chcącej ustąpić 

miejsca myśli filozoficznej. Doskonała geometria katedr gotyckich, o których 

pisarz wspomina w swoich dziełach, stanowi opozycję wobec chaosu świata, 

                                                 
11  St. Przybyszewski, Na drogach duszy, w: tegoż, Synagoga szatana, Białystok 1995, s. 30. 
12  E. Porębowicz, Nowe piękno wieków średnich, Kraków 1916. 
13  M. Bachtin, Twórczość Franciszka Rabelais’go, przekł. A. A. Goreniowie, Kraków 1975. 
14  W. Berent, Żywe kamienie, Lwów 1918. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  15 

 

 

rokoszu, buntu. Panem tego świata, Księciem Boleści („Il regno doloroso“) staje 

się w twórczości Przybyszewskiego Szatan. Postać ta pojawia się w dziele autora 

„De profundis“ także za sprawą Görresa i jego słynnej „Trójcy szatańskiej“. 

Wzorem Görresa15 moderniści rozróżniali postaci uosabiające zło, tworzyli zatem 

hipostazy (Szatan, Lucyfer i Antychryst). Francuski satanolog Jules Bois rozwijał 

te koncepcje, przywołując analogie do chrześcijaństwa16. W perspektywie obecnej 

wówczas refleksji antropozoficznej, problematyka opozycji dobra i zła, Chrystusa 

i Lucyfera została skonfrontowana z „dogmatami“ innych religii, m.in. religii 

Zoroastra. Rudolf Steiner, twórca i wyznawca koncepcji antropozoficznych 

podkreślił obecność opozycji panujących między siłami ciemności, które uosabia 

Aryman, a Boskim kreacjonizmem17. To przywołanie koncepcji religii irańskich 

znalazło interesujące dopełnienie także w twórczości literackiej. W 1905 roku 

Stefan Żeromski opublikował poemat prozą, legendę „Aryman mści się“, w której 

przedstawił losy bohatera – walczącego z pokusami, anachorety. Pisarz nie tylko 

nawiązał do interesującego w tradycji średniowiecznej wzorca literatury 

hagiograficznej (legenda o świętym), lecz także interesująco opracował motyw 

pustyni. Warto pamiętać o tym, że biblijny motyw pustyni powraca w literaturze i 

sztuce przełomu wieków, przede wszystkim, jako wyraz tęsknoty za sacrum (por. 

w literaturze polskiej twórczość Władysława Orkana, Wacława Berenta, 

Stanisława Przybyszewskiego, Tadeusza Micińskiego i Stefana Żeromskiego). Jest 

on także obecny w refleksji filozoficznej, m.in. Fryderyka Nietzschego, który 

postrzega fenomen pustyni w perspektywie epistemologicznej, preegzystencjalnej 

(„pustynia rośnie w nas“). 

 Fascynacja postacią czarownicy posiadała romantyczny rodowód. Romantyzm 

w twórczości, działalności kobiet niezależnych, artystek takich jak np. Madame de 

Stael, czy tragicznych, jak np. Adela Hugo, ukazał nowe oblicze buntu, sprzeciwu 

wobec wiekowej tradycji skostniałej hierarchii arystokratycznych rodów. 

Perspektywa ta odżywa w ustaleniach modernistów. Temat „starych rodów“, 

jarzma tradycji powraca w licznych dziełach (m.in. „Rougon-Macquart“ Zoli, 

„Saga rodu Forsyte'ów“ Galsworthy’ego). Inicjujący narodziny nowej epoki – 

                                                 
15  J. Görres, La mystique divine, naturelle et diabolique, Paris 1862. 
16  J. Bois, Le Satanisme et la Magie, Paris 1896. O kwestiach tych interesująco pisze Wojciech 

Gutowski w rozprawie pt. Królestwo Antychrysta i tęsknota Lucyfera. Oblicza Szatana w 
literaturze Młodej Polski, w: Stulecie Młodej Polski, pod red. M. Podrazy – Kwiatkowskiej, 
Kraków 1995, s. 120. 

17  Por. tamże. 



16  HANNA RATUSZNA 

dekadentyzm, podejmuje ten temat jako naczelny, jednak ujmuje go w 

perspektywie indywidualnej (jednostkowej). Huysmans w „Na wspak“ (1884r.) 

prezentuje postać bohatera, który czuje życiowy przesyt, jego pozycja – 

arystokratyczna przeszłość, pogłębia samotność. Bohater chroni się przed światem 

w „komnatach rodowego zamku“, który staje się wyobrażeniem „zamczyska jego 

duszy“. 

Poezja polska z tego okresu obfituje w obrazy posępnych, mrocznych komnat, 

w których rozgrywa się dramat pozostawionego sobie indywidualisty. 

Przybyszewski w rapsodach pt. „Nad morzem“ analizuje podobną sytuację, jego 

bohater jest jednak, dodatkowo naznaczony fatalizmem dziejowym, prezentuje 

bowiem porządek kultury, którego nie można pogodzić z jarzmem natury. 

Konflikt natura – kultura sytuuje się u postaw refleksji o magii i satanizmie. 

Czarownica staje się w twórczości Przybyszewskiego uosobieniem instynktów, 

„Emisariuszką Natury“. Wzorem Micheleta, pisarz nadaje jej cechy buntowniczki, 

widzi w magii i czarnoksięstwie ostatni bastion natury, pojmowanej jako „zespół 

sił duchowych“, „bogactwo instynktów“, które jak podkreślał pisarz, 

kontynuujący myśl Micheleta, chrześcijaństwo określiło mianem grzesznych. 

„Piekło instynktów“ znane Flaubertowi, Balzakowi, czy Huysmansowi docenią 

dopiero filozofowie ciała (m.in. Nietzsche), którzy zwrócą uwagę na kulturowy 

wymiar cielesności. Przybyszewski pisał: 

„Czarownica żyła niejako na dwóch platformach – w naszym świecie widzialnym i w tym, 
który stanowi jego duszę.“18 

„Szatan-Verbe“ – jak pisał Przybyszewski w „Synagodze Szatana“ jest „bogiem 

upadłych, odrzuconych“, zyskuje rysy bliskie Baudelaire’owskiemu „Szatanowi“ 

(por. „Litania do Szatana“), naznaczonemu piętnem melancholii, rozpaczą, która 

„rozpina pajęcze sieci“. Jest on także, o czym można przeczytać w „Na drogach 

duszy“: „bogiem natury i instynktów“19. 

Od refleksji o instynktach i cielesności, buncie duchowym, o którym 

Przybyszewski pisze także w „Requiem aeternam“ blisko już do rozważań o 

śmierci. 

Fascynacja okultyzmem, mediumizmem i demonologią – należy to podkreślić, 

miała dwa źródła. Pierwsze, oczywiście rodzime, o którym pisarz wspomina w 

                                                 
18  St. Przybyszewski, Moi współcześni, w: tenże, Synagoga szatana, Białystok 1995, s. 63. 
19  St. Przybyszewski, Na drogach duszy, Kraków 1900, s. 76. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  17 

 

 

powstałej już u kresu życia pracy „Do dziecka kujawskiego“20. Ujawnione zostają 

w niej inspiracje folklorystyczne, kujawskie. Pisarz wspomina także w „Moich 

współczesnych“ o służącej, która zajmowała się czarami i „zamawianiem“21. Jej 

postać można traktować jako prawzór późniejszej bohaterki opowiadań Schulza, 

Adeli. Służąca, podobnie jak później Adela, uosabia siły natury, jest inkarnacją 

„czystych“ instynktów, tajemnych, nieznanych, drzemiących w człowieku sił. 

Drugie źródło fascynacji to oczywiście ekspresjonizm niemiecki, który 

prezentował wizję świata „zbudowanego“ na opozycji: materii i ducha, światła i 

ciemności, dobra i zła. Niemiecka sztuka, literatura tego nurtu (warto podkreślić 

także rolę czasopism, takich jak np. „Sphinx“) podejmowały zagadnienie prawdy, 

poznania. Można odnieść wrażenie, że jedną z ważniejszych kwestii stanowił 

fenomen życia. Dokonane w dekadentyzmie przewartościowanie pozwoliło 

dostrzec w „wartkim strumieniu życia“ pierwiastki rozkładu. Śmierć, jej wizerunki 

i pejzaże wyznaczyły nowe perspektywy poznawcze: człowiek i „jego sprawy“, 

„kolisko życia i śmierci“, tajemnice ludzkiego istnienia. Modernizm odkrył nowe 

oblicze człowieka – naznaczone brakiem. Samotność jednostki „dotykała“ gwiazd, 

wskazywała na obecność nowej, nieznanej dotychczas przestrzeni. Duchowa 

pustka, otchłań, o której pisał w swoich wierszach Baudelaire, wyznaczała 

tajemny obszar wewnętrzny, „życie duszy“ (por. także „Cieplarnie“ 

Maeterlincka). Można go było opisać jedynie w odwołaniu do licznych nauk, 

dyscyplin, które traktowały człowieka jako „naturalnego“, instynktowego. 

Natura i instynkty, co zostało już powiedziane, określają domenę Szatana, 

wskazują na obecność pierwiastków cierpienia, bólu i niemocy. Alchemia, 

okultyzm, magia, czary wyznaczają zatem porządek natury, za którym opowiada 

się człowiek. Nauka, wiedza – odsłaniają jego racjonalizm. Dwa porządki: duszy-

natury i rozumu, kształtują dyskurs przedstawiony w „Requiem aeternam“. Już w 

poemacie z 1900 roku Przybyszewski próbuje odnaleźć formułę, która scaliłaby 

pokawałkowany świat ludzkiej wyobraźni, narażonego na cierpienie ducha. 

Bohater poematu mówi o sobie: „Jestem syntezą Chrystusa i Szatana“22 – słowa te 

wyrażają nie tylko pragnienie syntezy, stanowią również zapowiedź transformacji, 

o której marzy człowiek: „Wymaż mnie z księgi żywota i zapisz w księgę 

                                                 
20  St. Przybyszewski, Do dziecka kujawskiego, odczyt z 1927 r., w: St. Przybyszewski, 

Kobiety winny moją trumnę ponieść na swych barkach do grobu, oprac. J. Sikorska, dz. cyt., 
s. 200. 

21  St. Przybyszewski, Moi współcześni, w: tegoż, Synagoga szatana, Białystok 1995, s. 62. 
22  St. Przybyszewski, Requiem aeternam, Lwów 1904. 



18  HANNA RATUSZNA 

śmierci“23 – wypowiedziana formuła satanistycznego „zaklęcia“ inicjuje w życiu 

bohatera nowy etap transgresji. Pustka wymaga dopełnienia, należy zatem podjąć 

wysiłek istnienia, by doświadczyć bólu, zaznać goryczy. 

Wybór drogi nie jest przypadkowy, w „Requiem aeternam“ bohater działa 

intuicyjnie, wsłuchany w rytm instynktów, jest więc ofiarnikim, który jak w 

obrzędzie misteryjnym, musi ponieść śmierć, by można było inicjować 

odrodzenie. Umiera wówczas jego zewnętrzna, ziemska natura, duch odradza się 

naznaczony piętnem mądrości, piękna. 

Kwestie te, dotyczące śmierci i odrodzenia, bogactwa instynktów i cierpienia, 

powrócą przede wszystkim w dwóch odczytach, które Przybyszewski głosił w 

latach 1919 – 1921. 

Odczyt „Z zagadnień o śmierci“ stanowił ważne wydarzenie obchodów 

jubileuszu 30-lecia pracy literackiej pisarza, został wygłoszony we Lwowie tuż po 

spektaklu „Śnieg“ wystawionym na scenie Teatru Wielkiego24. Przybyszewski był 

wówczas u schyłku swojej artystycznej drogi. Rok 1921 przyniósł powieść „Il 

regno doloroso“, w której czary i czarnoksięstwo stają się wykładnią wolności 

jednostki. Zło, mimo że upostaciowione, symbolizuje odwieczną tęsknotę za 

wolnością pojmowaną jako „rokosz“, jej obszar wyznacza bunt przeciwko wiedzy 

naukowej, poznaniu rozumowemu, nauce kościoła. 

O roli refleksji okultystycznej, sankcjonującej wiedzę tajemną, pisał w 

interesującej rozprawie „Śmierć“ Maurycy Maeterlinck25. Fenomen śmierci jest w 

niej postrzegany jako zjawisko graniczne, jednak nie identyfikowane z kresem, 

końcem wszechrzeczy. Śmierć jest kolejnym stopniem wtajemniczenia, którego 

doświadcza dusza, Duch zaś podąża w kierunku Pleromy, Wielkiej Jedności, z 

której się wyłonił. Maeterlinck spogląda na zjawisko spirytyzmu jako na modę. 

Ówczesna Europa w poszukiwaniu „nowej duchowości“ przemierzała 

najróżniejsze obszary, wskrzeszano dawne herezje, „zakony“ nowej wiary (z 

Josephin Peladanem na czele), powstawały towarzystwa wiedzy tajemnej: 

teozoficznej (najbardziej wyrazistą postacią była Helena Bławatska, także medium 

spirytystyczne) i antropozoficznej (założycielem i gorliwym wyznawca był Rudolf 

Steiner, badacz spuścizny Goethego). Wszystkie te, niezliczone ścieżki rozwoju 

należy w dużej mierze traktować jako europejską „drogę na Wschód“, próbę 

                                                 
23  Tamże. 
24  J. Sikorska, dz. cyt., s. 215. 
25  M. Maeterlinck, Śmierć, przeł. F. Mirandola, Warszawa 1993. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  19 

 

 

ucieczki przed racjonalizmem Zachodu, cywilizacyjnym formalizmem, który 

przyśpieszył narodziny dwudziestego wieku. Oczywiście, taka diagnoza zjawiska, 

które przybrało ogromne rozmiary, jest pewnym uproszczeniem. Poszukiwanie 

„nowej duchowości“ wiązało się nie tylko z eksperymentem formalnym, ze 

spirytyzmem, praktykowaniem mediumizmu (temat ten znalazł swoje odniesienie 

także w malarstwie, m.in. Gabriela von Maxa), lecz także dotyczyło nowej 

sakralności, perspektywy religijnej. Począwszy od działań związanych z 

rozwojem modernizmu katolickiego, starano się odnaleźć nową zasadę jednoczącą 

wiarę i doświadczenie. Doświadczenie pojmowano jednak zupełnie inaczej, niż 

dotychczas, nie jako „dowodzenie“ istnienia (potwierdzające faktyczną zgodność), 

lecz jako „wewnętrzne doznanie“ (autoanalizę, wynikającą z obecności człowieka 

w świecie). „Doświadczenie wewnętrzne“ obejmowało różne sfery ludzkich 

doznań, zwłaszcza te, które dotyczyły „przeżyć granicznych“, takich jak miłość i 

oczywiście śmierć. 

Współczesny badacz tego zjawiska, Georges Bataille pisze: 

„Doświadczeniem nazywam podróż do kresu możliwości człowieka. Nie każdy musi udać 
się w tę podróż, lecz jeśli ktoś decyduje się na nią, zakłada to odrzucenie autorytetów i 
istniejących wartości, które ograniczają to, co możliwe. Ponieważ jest zanegowaniem 
innych wartości i innych autorytetów, doświadczenie, istniejąc pozytywnie, staje się samo 
rzeczywiście wartością i autorytetem“26. 

To nieco paradoksalne określenie doświadczenia, pozwala w nim widzieć 

początek i kres ludzkich możliwości. Podróż ku „niemożliwemu“, negacja 

istnienia i rodzące się z nich poznanie wszechrzeczy – wszystkie te elementy 

odnajdujemy w refleksji modernistów, którzy w poszukiwaniu „nowej 

duchowości“ podjęli heroiczną próbę przeformułowania „definicji sacrum“, jego 

istotowego rozumienia. Nowa formuła poznania, pozwalała widzieć elementy 

sacrum właśnie w zjawiskach codzienności. 

Moderniści estetyzowali zjawisko śmierci, co stanowiło jednak wyłącznie cechę 

„piękna estetycznego“27. Śmierć traciła wówczas wymiar fizycznej brzydoty, była 

wyłącznie duchowym „stanem“, pięknym ładem, harmonią, która przejmuje 

władzę nad życiem. 

Opisywane powyżej władztwo i posiadanie, interesująco określają słowa 

Georgesa Bataille’a: 

                                                 
26  G. Bataille, Doświadczenie wewnętrzne, przekł. O. Hademann, Warszawa 1998, s. 58. 
27  M. Zdziechowski, Spór o piękno, „Przegląd Literacki„ 1898, nr 7. 



20  HANNA RATUSZNA 

„Życie zgubi się w śmierci, tak jak rzeki zgubią się w morzu, a to, co znane, zniknie w 
nieznanym. Poznanie jest akcesem do nieznanego. Brak sensu jest zwieńczeniem każdego 
z możliwych sensów“28. 

„Nowa duchowość“ oznaczała zatem perspektywę, w której człowiek musi 

zmierzyć się z „wewnętrzną otchłanią“, niekiedy z nicością i pustką duszy. 

Przybyszewski, zafascynowany naukami rozwijającej się równolegle z naukami 

medycznymi – parapsychologii, skupia swoją uwagę na człowieku jako istocie 

psycho-somatycznej. Echa tych fascynacji pobrzmiewają już w pierwszej 

rozprawie z 1892 roku, „Z psychologii jednostki twórczej“. 

Człowiek w ujęciu Przybyszewskiego, jest obdarzony mocą, siłą duchową, 

która stanowi jego największe bogactwo. Perspektywa przyjęta przez pisarza jest 

bliska nietzscheańskiej, jednostka stanowi „element“ kultury, jest też 

kulturotwórcza. Przybyszewski dostrzega jednak istotną zdolność człowieka, który 

dzięki swojej twórczości może nie tylko wyrazić samego siebie, ujawnia także 

związki z otaczającym światem. Zasada correspendance, odzwierciedlająca 

Swedenborgiańską ideę współodpowiedniości bytów, staje się jedną z 

ważniejszych, opisujących kondycję człowieka w świecie: jak pisała w 

„Forpocztach ewolucji twórczej“ Maria Komornicka, „wszechświat [jest] 

odbiciem nerwów naszych“29. 

Przybyszewski dostrzegał w akcie twórczym przejaw duchowych sił, wzajemne 

wpływy i zależności Ducha i duszy. Podobnie „twórczą zasadę“ pojmował także 

Leśmian, choć artystów różniło m.in. podejście do natury. Przybyszewski widział 

w niej złowrogą siłą, która realizuje odwieczny proces wcieleń. Leśmian zaś 

poddawał się jej urokom, prawom, prezentował portrety człowieka pierwotnie 

zadziwionego potęgą natury, która niekiedy, niczym księga, otwierała przed nim 

swe strony. Interesująca może wydawać się zbieżność w poglądach artystów, 

dotyczących muzyczności. Muzyka, harmonia sfer – wyznaczająca rytm kosmosu, 

znajduje swoje odniesienie w poezji Leśmiana, który traktuje ją jako nową 

„perspektywę poznania“ („poprzez śpiew“). Muzyka w refleksji filozoficznej (w 

modnych w tym okresie ustaleniach Schopenhauera) jest wprowadzeniem do 

metafizyki, staje się najwyższym wyrazem woli, jej napięciem...i spełnieniem 

(koncepcje Wagnera, motyw tristanowski w twórczości Manna). Przybyszewski 

ceni muzykę, która towarzyszy jego twórczej, życiowej drodze. Warto dodać, że 
                                                 
28  G. Bataille, Doświadczenie wewnętrzne, op. cit., s. 187. 
29  M. Komornicka, w: M. Komornicka, W. Nałkowski, C. Jellenta, Forpoczty, Lwów 1895, 

s. 130. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  21 

 

 

niektóre jego dzieła mają muzyczną strukturę, lub też realizują motywy muzyczne 

(por. „Requiem aeternam“, dramaty z cyklu „Taniec miłości i śmierci“, 

„Mściciel“). 

W liście pisanym do córki Iwy Bennet (Warszawa 1923r.) Przybyszewski 

podkreśla szczególne znaczenie muzyki w swoim życiu: 

„Dziwne, jak we mnie najgłębsza, prawie dziecięca wiara jest pomieszana razem z 
gryzącym powątpiewaniem – ale tak było zawsze: jestem mieszaniną samych 
sprzeczności, dlatego nigdy nic porządnego nie chciało wyjść z mego życia (...) To 
wszystko jest tylko pracą wstępną do wielkiego dzieła, którego dokonam, gdy znowu na 
ziemię powrócę. Jest to moja jedyna pewna wiara, że jeszcze raz będę żył i że wtedy 
dokonam wszystkiego, co teraz jedynie zapowiedziałem. Chciałbym powrócić tylko jako 
muzyk – całą tragedią mego artystycznego życia było, że nie zostałem muzykiem. 
Wszystko we mnie jest muzyką – straszną muzyką, co prawda, dla której nawet 
Beethoven w swojej Eroice nie znalazł właściwego wyrazu. A nie potrzeba być herosem 
na to, żeby w straszliwy, bohaterski sposób przewalczyć swoje życie – co prawda nie na 
zewnątrz, ale w swej własnej duszy“30. 

Dostrzeganie „symfonii życia“, wsłuchiwanie się we wzajemnie dopełniające się 

tony, zestroje dźwiękowe, charakteryzuje całą twórczość Przybyszewskiego. 

Podobnie, jak Leśmian, artysta postrzegał jednostkę w ujęciu 

„perspektywicznym“, analizował wzajemne odniesienia, powinowactwa stanów 

duchowych i natury. Można odnieść wrażenie, że – jak pisał w „Szkicach 

literackich“ Leśmian, Przybyszewski poszukiwał „człowieka totalnego“, 

aktywnego, witalistę. 

To ujęcie przypomina antyczną zasadę, która pozwoliła Hipokratesowi i jego 

uczniom rozwinąć teorię humoralną. Antyczni medycy i filozofowie odnaleźli 

niezbywalną więź między fizycznością, materią i duchowością, a stanem natury. 

W tradycji ludów pierwotnych, o czym pisze Jan Mitarski w rozdziale książki 

Antoniego Kępińskiego, poświęconej melancholii31, stany fizyczne i duchowe 

miały swoje odpowiedniki w naturze, jej poszczególnych piętrach. 

W eseju poświęconym twórczości Edwarda Muncha pt. „Psychiczny 

naturalizm“ Przybyszewski rozwija koncepcję korespondencji stanów, eksplikacji 

doznań, ekspresji. Obrazy Muncha stanowią wizualizację duchowych stanów. 

Sama technika malarska, nakładanie farb, falistość linii, bogactwo kolorów (ich 

                                                 
30  St. Przybyszewski, List do Iwy Bennet, Warszawa 19. XI. 1923, w: tegoż, Listy, t. 3, dz. cyt., 

s. 352. 
31  J. Mitarski, Melancholia w kulturze wieku XIX, w: A. Kępiński, Melancholia, Warszawa 

1985, s. 322. 



22  HANNA RATUSZNA 

tonów: od bladości, po barwy ostre – czerwienie, granaty, zieleń), zdaniem 

pisarza, odzwierciedla specyfikę aktu twórczego, który w dużej mierze polega na 

eksplikacji treści wewnętrznych, odnajdywaniu wzajemnych powinowactw. 

Przybyszewski pozostaje wierny ekspresjonizmowi, który postrzega nie tylko jako 

nurt w sztuce, lecz także jako zasadę istnienia, opisującą rytm narodzin i śmierci. 

Ekspresja jest pojęciem, które w pełni wyraża istotę twórczości. Artysta 

rozpoznaje swoje miejsce w świecie, tworząc wyraża siebie samego, swoje emocje 

i pragnienia. To odkrywanie potęgi w sobie jest z jednej strony bliskie 

nietzscheańskiemu tworzeniu („pisanie krwią serdeczną“), z drugiej jednak sztuka 

staje się wyrazem duszy, najgłębszych tajemnic, jest zachęta do podróży w 

przeszłość, ku „pokładom nieświadomego“, ku Jedności. 

Refleksja o akcie twórczym, specyficzne rozumienie naturalizmu 

(Przybyszewski określa go mianem „psychiczny“) zbliżają artystę do 

interesujących dyskusji o kondycji współczesnego człowieka. Dyskusje te 

znalazły swoje uzasadnienie m.in. w polemikach filozofów, w wielości koncepcji. 

Człowiek „stadny“ ustąpił zatem miejsca „indywidualiście“, który w artystycznym 

geście staje się kreatorem. Artyzm dotyczy nie tylko dzieł sztuki, lecz wszystkich 

dziedzin życia: należy „pięknie żyć („żyjąc w pięknie“) i pięknie umierać“. Zasada 

ta przyświecała nie tylko dekadentom (dandysom). Sztuka pozwalała poznać 

najgłębsze tajemnice, była także samą wiedzą, a nawet, jak pisał Przybyszewski w 

„Confiteor“ - „najwyższą religią“. W refleksjach o kondycji człowieka końca 

wieku pojawia się zatem interesująca uwagą dotycząca „człowieka-twórcy“. 

Przybyszewski analizuje również zjawisko degradacji duszy, jej „deprawacji“ 

(por. „Homo sapiens“), interesuje go siła i pochodzenie zła, jego wpływ na życie 

człowieka. 

Echa tych problemów powracają w odczytach: „Naokoło śmierci“ 

(wygłoszonym w Poznaniu w 1919 roku) oraz „Z zagadnień o śmierci“32.   

Temat śmierci, refleksja o jej fizycznym i metafizycznym wymiarze pojawia się 

już we wczesnej twórczości Przybyszewskiego. W „Requiem aeternam“ bohater 

„czuje na ustach jej lodowaty pocałunek“, jest „poświęcony śmierci“. 

Przybyszewski chętnie tworzy wielobarwny kod słowno-obrazowy, dzięki 

                                                 
32  Por. przypis 1 do Stanisław Przybyszewski, Z zagadnień o śmierci, w: tegoż, Kobiety winny 

moją trumnę ponieść na swych barkach do grobu, oprac. J. Sikorska, Inowrocław 2006, 
s. 102 oraz s. 215, tamże. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  23 

 

 

któremu odsłania mozaikowy obraz samej śmierci – swoistego przejścia do krainy 

„mors vitalis“. 

Analiza statusu człowieka początku wieku, pozwala dostrzec ważną paralelę 

między poglądami czasów minionych, pogańskich, wczesnego chrześcijaństwa a 

współczesnością. Fenomen śmierci, zgodnie ze średniowieczną maksymą: „śmierć 

wszystkim jednaka“, zdaje się najpełniej opisywać człowieka: 

„Ściśle zatem biorąc, składa się normalny człowiek – towar fabryczny – jak go złośliwie 
Schopenhauer nazywa, tylko z pięciu pierwiastków. Szósty da się stwierdzić jedynie tylko 
u najrzadszych i najdoskonalszych indywiduów żyjących ras ludzkich i też tylko w 
zalążku. Pierwiastek siódmy, to pierwiastek najodleglejszej przyszłości rodu ludzkiego, i 
nie należy już właściwie do pierwiastków ludzkiej istoty, zważywszy, że człowiek, w 
którym ten pierwiastek się urzeczywistni, przestaje być człowiekiem“33. 

Przybyszewski pisze ową charakterystykę w kontekście nauk Buddhy, Manas 

ludzkiego. Śmierć w tej perspektywie jest traktowana jako „kształtowanie 

kolejnych form istnienia“, doskonalenie Ducha, czy też – jak interesująco określił 

to Antoni Lange w „Rozmyślaniach“ LV: „...jest podróżą nad wszystkie 

podróże“34.  

Obszary wiedzy, do których sięga autor, ujawniają jego zainteresowania: 

psychologią, teologią, religioznawstwem porównawczym. W długich rejestrach 

nazwisk i dzieł pojawiają się prace z dziedziny okultyzmu i spirytyzmu, dwóch, 

„spowinowaconych“ ze sobą domen. To powinowactwo sprawia 

Przybyszewskiemu wyraźny kłopot, spirytyzm jako sposób pojmowania 

rzeczywistości, metoda jej opisu – wydaje się atrakcyjna, opory budzą jednak 

„spirytystyczne doktryny“, których pisarz bliżej nie analizuje, wyklucza je 

natomiast niejako apriorycznie. 

Istotą jego refleksji o śmierci jest pojęcie odu, substancji, która oznacza 

żywotność, żywiołowość, energię. Od, o którym wspominali także badacze, tacy 

jak m.in. Reichenbach, jest dowodem na współjedność poznania: wiedza 

intuicyjna, znajduje wówczas swoje dopełnienie w wiedzy rozumowej: 

„Jesteśmy świadkami wielkiej, niesłychanie osobliwej chwili, w której nauka wkracza w 
dziedzinę okultyzmu i pokornie składa jej swój hołd a tym samym prawem, z jakim 

                                                 
33  St. Przybyszewski, Naokoło śmierci, dz. cyt., s. 134. 
34  A. Lange, Rozmyślania LV, w: Antologia liryki Młodej Polski, pod red. I. Sikory, Kraków 

1991, s. 56. 



24  HANNA RATUSZNA 

dawniej nauka nad okultyzmem się natrząsała, mógłby teraz okultysta wzdrygać 
ramionami nad niedołęstwem nauki ścisłej“35. 

Przybyszewski nie lekceważy badań naukowych, dostrzega jednak ich 

ograniczenia, lub próbuje tworzyć paralele z dziedzinami wiedzy tajemnej (np. z 

okultyzmem). Tak dzieje się w przypadku badań radioaktywnych Piotra Curie, 

którego Przybyszewski nazywa pierwotnie – okultystą36. 

To porównywanie osiągnięć, ustalanie zakresów ma swoje ukryte znaczenie, 

Przybyszewski w ten właśnie sposób zwraca uwagę na obecność „prawa 

dopełnień“, podkreśla pierwotne znaczenie nauki jako wiedzy o rzeczywistości 

boskiej i ludzkiej: Civitas Dei, Civitas Terrena. 

Zakresy i granice okazują się zatem w dużej mierze – pozorne. Fenomen 

śmierci najpełniej wyraża istotę owych współzależności. Śmierć dotyczy bowiem 

zawsze jednostkowego świata, jest, jak to określił Przybyszewski „wewnętrznie 

własna“37. Analizowany odczyt, „Z zagadnień o śmierci“ prezentuje interesujący 

projekt, zgodnie z którym śmierć staje się jednym z najważniejszych doświadczeń 

umożliwiających powrót do pierwotnej jedności. Człowiek jest zatem jednostką 

transgresywną, która przekraczając granice śmierci, przekracza także granice 

cielesności. Opuszczanie sfery cielesności, energetyczny projekt człowieka, 

sugeruje obecności siły witalnej, tworzącej wokół żyjącej postaci wielobarwną 

aurę. Cieplno-świetlne spectrum, zostaje zatem zinterpretowane w kontekście 

uwag dotyczących okultyzmu i wiedzy tajemnej, które nie sytuują się, jak 

próbował wykazać Przybyszewski, w opozycji do nauki. 

Człowiek jest w swej istocie jednością Ducha, duszy i ciała. Duch, jego 

„kondycja“ pozwala zrozumieć sens współistnienia, współodczuwania natury: 

człowiek, dzięki „duchowemu ukształtowaniu“ staje się „elementem“ natury. 

Sytuacja ta przypomina refleksje Nietzschego o „człowieku antycznym“. Filozof 

zastanawiał się m.in. nad tym, co widział antyczny Grek spoglądający w niebo? 

Płaszcz gwiazd, konstelacyjne wzorce stwarzały poczucie bliskości, 

zadomowienia. Kosmos, natura były bliskie Grekom, którzy żyli zgodnie z ich 

rytmem. Przybyszewski w refleksji o śmierci dostrzega podobne zależności, 

próbuje „zrozumieć śmierć“38. Rozumienie śmierci oznacza poznanie. Założenia 

                                                 
35  St. Przybyszewski, Z zagadnień o śmierci, s. 105. 
36  Tamże. 
37  Tamże. 
38  Tamże, s. 106. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  25 

 

 

wstępne wprowadzone przez Pisarza są zatem niezwykle ambitne. Poznanie 

śmierci, jak pisze Scheler, może dokonać się wyłącznie w perspektywie 

indywidualnej39. Śmierci samej w jej „zewnętrznym oglądzie“ nie można poznać 

(oczywiście, medycyna formułuje definicję śmierci, dotyczy ona jednak 

fizycznego procesu zjawiska). Założenia wstępne (dotyczące zrozumienia śmierci) 

są zatem utopijne. Przybyszewski sięga po wiedzę tajemną i okultyzm, które 

stanowią filary religijnego postrzegania świata. Jego refleksja o śmierci przyjmuje 

zatem opisowy (realizujący poetykę traktatu-odczytu) charakter. Jedynie opis – 

szczegółowy, poparty licznymi przykładami może przybliżyć do zrozumienia 

zjawiska, jakim jest śmierć. 

Przybyszewski pisze: 

„...jednym słowem, człowiek, który poniekąd na dwóch platformach, fizycznej i astralnej 
żyje, a więc w świecie zewnętrznym i tym ponadzmysłowym, wtedy może się zdarzyć i 
zdarza się, że w jego obecności ten rozproszony naokół od, te strumienie aury, które 
podczas życia, wokół siebie na wszystkie przedmioty promieniowałem, chwilowo się w 
postać człowieka, a przynajmniej w mglisty fantom, mniej lub więcej przez senzytywa 
widoczny, zmaterializować może, by się znowu za chwilę rozwiać, zależnie od 
mediumistycznej siły, która tę materializację wywołała“40. 

Śmierć jest więc, co trzeba podkreślić, procesualna. Jej poszczególne etapy 

Przybyszewski opisuje używając określeń takich jak: „wydzielanie“, 

„rozszczepianie“, „rozdwajanie“, „eksterioryzacja“. W kontekście wcześniej 

przywołanego fragmentu, opisującego proces „rozszczepiania“ – pojawia się 

interesująca uwaga dotycząca postaci sobowtórowych, astrali, które zyskują pełną 

(choć tylko chwilową) materializację. 

Przybyszewski interpretuje w ten sposób zmiany energii, które w procesie 

śmierci zachodzą w ludzkim organizmie. Sobowtór jest więc upostaciowioną 

(wizualizacyjną) energią, obdarzoną zdolnością przemieszczania się (choć o 

zjawisku bilokacji – w tym odczycie, pisarz nie wspomina szczegółowo). Taki 

opis powstawania postaci sobowtórowych koresponduje z refleksjami 

Przybyszewskiego poświęconymi postaciom symbolicznym w dramacie. Postaci 

te funkcjonują na zasadzie „odbić“ i wizualizacji ukrytych lęków i pragnień. 

Przybyszewski pisze: „Wyławiam z duszy działającego to wszystko, co tragedię 

                                                 
39  M. Scheler, Cierpienie, śmierć i dalsze życie. Pisma Wybrane, przeł. A. Węgrzecki, 

Warszawa 1994, s. 45. 
40  St. Przybyszewski, Z zagadnień o śmierci, dz. cyt., s. 113. 



26  HANNA RATUSZNA 

jego stanowi, i tworzę nową postać (…).“41. Postać symboliczna jest zatem 

konkretyzacją lęków, niepokojów bohatera, funkcjonuje w dramacie na zasadzie 

protagonisty. Nie jedyna to zbieżność z koncepcjami dotyczącymi sztuki. W 

artykule „O nową sztukę“, zamieszczonym w „Życiu“ krakowskim, nr 6 z 1899 

roku, Przybyszewski analizując zasady sztuki symbolicznej, przywołuje kategorię 

„duszy“. Dusza skrywa „sezama tajemnic“ i jest oczywiście postrzegana „na wzór 

platoński“. Już w „Fajdrosie“ Platon prezentuje mit o skrzydlatym woźnicy, który 

powozi zaprzęgiem: białym i czarnym koniem. Każdy koń ma swój własny rytm, 

woźnica musi jednak panować nad wszystkim, jeśli mu się to uda – wjedzie na 

szczyt góry i obejrzy „królestwo idei“. 

Przybyszewski wyróżnia poszczególne sfery duszy, jej popędliwą i rozumną 

część („hemisferę północną“ i „hemisferę południową“, o których pisze w 

„Synagodze szatana“42). Dusza podejmuje trud wędrówki – u Platona trwa ona ok. 

1000 lat i oznacza bogactwo wcieleń, aż do momentu, w którym osiągnie 

wieczność, na jednej z gwiazd. Przybyszewski sięga zatem po mit platoński, 

przekracza jednak idealizm, znajdując dopełnienie w okultystycznych teoriach 

„człowieka manicznego“, obdarzonego życiową energią – „mana“, podejmującego 

wysiłek transgresji. Śmierć jest więc jedynie wędrówką, która opisuje rytm 

przejścia: od form niżej zorganizowanych, ku formom doskonalszym (od etapu 

ziemskiego, ku astralnemu). Byłaby zatem śmierć sama – momentem 

przekazywania energii. Energia Ducha – jak głosi autor odczytów, nie jest jednak 

stadium ostatecznym. Zwieńczeniem wszelkich wysiłków, wcieleń jest sam Bóg. 

Przybyszewski nie opowiada się jednak za ostatecznym rozstrzygnięciem, Bogiem 

osobowym. Bóg jest w jego ustaleniach postacią najbardziej doskonałą, jest 

„zasadą“ i jej zwieńczeniem. Podobne niedomówienie pojawia się we 

fragmentach, w których Przybyszewski pisze o zaświatach. Miejsce, do którego 

trafia oswobodzona z ciała dusza (właściwie – Duch, postać astralna), jest, jak 

pisze autor „Requiem aeternam“: 

„...a gdy się wreszcie astral obudzi, nie budzi się w nowym jakimś świecie, ale w nowej 
formie istnienia, całkiem odmiennej od tej, jaką niedawno był przeżył, a ten świat w 
którym się budzi jest całkiem ten sam, co ten nasz widoczny, z tą tylko różnicą, że nie jest 
światem zjawisk, ale ich przyczyną“43. 

                                                 
41  St. Przybyszewski, O dramacie i scenie, Warszawa 1905, s. 29. 
42  St. Przybyszewski, Synagoga szatana, Białystok 1995, s. 84. 
43  St. Przybyszewski, Z zagadnień o śmierci, dz. cyt., s. 116. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  27 

 

 

Przybyszewski dodatkowo niejako komplikuje swój wywód, wprowadzając 

pojęcie podmiotowości -„Ja“. Oczywiście, z łatwością możemy przekonać się o 

tym, że pisarz łączy odległe dziedziny, pojęcia, kategorie psychologiczne 

uzupełnia refleksjami religijnymi (pojęcie Boga), zasadami zaczerpniętymi z 

systemów filozoficzno-religijnych, czy filozoficznych (pojęcie samsary, 

anamneza). Pojęcie „Ja“ pełni funkcję podmiotową. Przybyszewski wyróżnia 

najbardziej aktywny obszar duszy, określony jako „nieświadomość“, który nie 

podlega ocenie rozumowej. Niezależność tej sfery powoduje, że jest ona 

bezgranicznie wolna i właściwie – odpowiedzialna za akty artystyczne. Już w 

„Confiteor“ Przybyszewski zwraca uwagę na to, że artysta czerpie „moc“ z 

wewnętrznych pokładów duszy44. Podmiotowe „Ja“ jest jednak „zagadką“, która 

w ustaleniach pisarza sprawia pewien kłopot: 

„Moje osobowe Ja jest ściśle związane z funkcjami mej duszy, jej instynktami, 
namiętnościami, a przede wszystkim: p a m i ę c i ą – bez pamięci nie możemy sobie 
pomyśleć tego osobowego Ja, które jest jedynym czynnikiem, jaki stosunek mojej 
osobowości do zewnętrznego świata ustala“45. 

Osobowe „Ja“ pełni zatem funkcje mediacyjne, między światem wewnętrznym, 

„krajem ducha“, a światem zewnętrznym – kulturowym i społecznym. Pisarz, co 

już zostało powiedziane, jest zwolennikiem koncepcji platońskiej i w cytowanych 

fragmentach pism Papusa (Dra Encausse’a)46, dotyczących świata duchowego 

(stanowiących parafrazę mitu duszy – rydwanu i woźnicy), znajduje interesującą 

odpowiedź na pytanie o duchową naturę człowieka: 

„Wozem jest fizyczne, samo w sobie nieruchome ciało kierownikiem duch siłą atoli, która 
ten wóz ciągnie i poprzez ducha stale kierowaną zostaje, to dusza: Ciało astralne – w 
paraboli Papusa: koń. Jeżeli braknie konia (ciała astralnego – duszy) to wóz, mimo, że na 
nim siedzi woźnica (duch) z miejsca się nie ruszy. Jeżeli zaś kierownik (Duch) popuści 
cugle koniowi (duszy), wtedy koń wóz ponosi“47. 

Parabola platońskiej opowieści służy przede wszystkim wskazaniu na „troistą“ 

budowę świata wewnętrznego człowieka. Przybyszewski kontynuuje myśl 

wyrażoną już w pierwszym swoim dziele, „Z psychologii jednostki twórczej“, 

zgodnie z którą, człowiek jest najważniejszym „elementem natury“, jest 

                                                 
44  St. Przybyszewski, Confiteor, „Życie“ krakowskie 1899, nr 1. 
45  St. Przybyszewski, Naokoło śmierci, w: dz. cyt., s. 133. 
46  Tamże, s. 131. 
47  Tamże. 



28  HANNA RATUSZNA 

skomplikowaną indywidualnością, kryjącą w sobie prawdziwy „pejzaż ducha“ 

(por. Bergson). 

Zagadnienie śmierci jest zatem jedynie przyczynkiem (trzeba przyznać – 

niezwykle istotnym) do refleksji o człowieku samym. U schyłku XIX wieku, na 

początku wieku XX refleksje antropologiczne były niezwykle popularne. Zarówno 

Nietzsche, jak i Bergson formułowali koncepcje dotyczące stanowiska człowieka 

we wszechświecie, m.in. prace Helmuta Plessnera48 kształtowały refleksje 

oscylujące wokół pytania o conditio humana. Problematyka ta stała się niezwykle 

cenna zwłaszcza po doświadczeniach pierwszej wojny światowej, która wpłynęła 

m.in. na zmianę „wizerunku“ śmierci samej. Śmierć, jak pisał Leśmian, zawsze 

„straszliwie własna“49, przestała być piękna, powabna, jej estetyczny kształt 

rozpłynął się w dymach z pól bitewnych, usianych trupami żołnierzy. Wojna 

ukazała także „masowość śmierci“. Śmierć zatraciła zatem, tak bardzo 

podkreślany przez Przybyszewskiego - „indywidualny“ charakter, stała się nawet 

„anonimowa“. 

Prezentowane odczyty są doskonałym świadectwem poszukiwań odpowiedzi na 

pytanie o status człowieka w świecie. Śmierć jest nie tylko doświadczeniem 

egzystencjalnym, fenomenem społecznym, może być rozpatrywana w kontekście 

religijnym (soteriologicznym), filozoficznym, jest przede wszystkim „kategorią“ 

opisującą kondycję człowieka. Przybyszewski, chyba nie do końca świadomie (z 

rozmysłem) odwołuje się w swoich refleksjach do tradycji, zgodnie z którą śmierć 

wyznacza światu zewnętrznemu granicę: Quod tu es, fui, quod sum, tu eris. 

Dawne pogańskie formuły nagrobne brzmiały: Dis Manibus. Chrześcijaństwo 

zmieniło „wizerunek“ śmierci, a raczej sposób myślenia o niej (inskrypcje 

nagrobne D.O.M.). Przybyszewski rezygnuje z jednej, np. religijnej interpretacji 

śmierci, pragnie natomiast pokazać jej metafizyczny sens, bogactwo znaczeń, 

dzięki któremu odsłoni się tajemnica człowieka. 

Zawarte – zwłaszcza w odczycie „Naokoło śmierci“ ustalenia, dotyczące 

naukowych kontekstów i powinowactw tematycznych, wydają się niezwykle 

interesujące, choćby ze względu na to, że stanowią próbę podsumowania stanu 

wiedzy z dziedziny fizyki, medycyny, najważniejszych odkryć radiologii. 

Przybyszewski odnajduje powiązania między współczesną nauką a okultyzmem, 

                                                 
48  H. Plessner, Pytanie o conditio humana. Wybór i Wstęp. Z. Krasnodębski, przeł. M. 

Łukasiewicz, Z. Krasnodębski, A. Załuska, Warszawa 1988. 
49  B. Leśmian, Wybór poezji, oprac. R. Matuszewski, Warszawa 1987, s. 56. 



 O WIEDZY TAJEMNEJ STANISŁAWA PRZYBYSZEWSKIEGO  29 

 

 

zawierającym odwołania do tradycji ludowej, magii, religii i filozofii. Pisarz nie 

dowartościowuje w ten sposób samego okultyzmu, postrzega jednak pewną 

ciągłość myślenia, realną drogę ludzkich poszukiwań. 

Odczyty Przybyszewskiego stanowią, obok bogatego zbioru listów, interesujący 

przedmiot badań. Ich analiza pozwala zobaczyć pisarza w nieco innym świetle, 

odsłania bogactwo jego wyobraźni, jej synkretyczny charakter. 

Odczyty powstawały niemalże równocześnie z pracami nad powieściami, czy 

dramatami. Niektóre z nich miały charakter okazjonalny, wiązały się z podróżami, 

np. na Wschód, które Przybyszewski podejmował zarówno ze względu na 

popularyzację własnej twórczości, jak i z powodów ekonomicznych. Inne zaś 

można traktować jako uzupełnienia, a nawet ilustracje tez zawartych w dziełach. 

Ten niezwykły „dwugłos“ kształtuje dyskurs, jaki Przybyszewski prowadzi z 

samym sobą i pragnącą nowinek literackich, „ideologicznych“ publicznością. 
  


