





Martin Luther

Kurtz Bekenntnis vom heiligen Sacrament (1545)
Faksimile und Ubertragung in heutiges Deutsch

Herausgegeben von Jobst Schéne

Edition @ Ruprecht

Inh. Dr. Reinhilde Ruprecht e.K.



Mit 52 Abbildungen.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte Daten sind im Internet tber http://dnb.ddb.de abrufbar.
Eine eBook-Ausgabe ist erhéltlich unter DOI 10.2364/3846902561.

© Edition Ruprecht Inh. Dr. R. Ruprecht e.K., Postfach 17 16, 37007 Géttingen - 2017
www.edition-ruprecht.de

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk einschlieRlich seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung auBerhalb der engen Grenzen des Urhebergesetzes bedarf der vorherigen
schriftlichen Zustimmung des Verlags. Diese ist auch erforderlich bei einer Nutzung fiir Lehr-
und Unterrichtszwecke nach § 52a UrhG.

Lektorat und Layout: Susanne Albrecht, Leverkusen
Umschlaggestaltung: Basta Werbeagentur GmbH, Gottingen

ISBN: 978-3-8469-0267-7 (Print), 978-3-8469-0268-4 (eBook)



Vorwort

VORWORT

Das Thema Abendmahl ist fiir die Reformation ebenso zen-
tral wie umstritten. Dass man jahrelang, und schliefdlich
jahrzehntelang erbittert gefochten hat um so etwas wie das
rechte Verstandnis des Abendmabhls, wie es sonntéglich in
den Kirchen gefeiert wurde, mutet in unserer Zeit seltsam
an, sodass wir es lieber verdrangen und schnell fiir obsolet
erkldaren. Tun wir das aber, so bleiben wir dabei ganz und
gar Kinder unserer Zeit, gefangen in unserem begrenzten
Wahrnehmungsvermogen, bestimmt von unserm heuti-
gen, eingeschrankten Blick auf Menschen und ihr Verhal-
ten im 16. Jahrhundert.

Denn ein halbes Jahrtausend trennt uns von der Zeit,
als sich in Wittenberg die kirchliche Erneuerungsbewe-
gung zu entfalten begann, die wir Reformation nennen.
Es war eine andere Welt als die heutige, in der das damals
geschah. Man muss sich auf sie einlassen, will man ver-
stehen, was eigentlich vor sich ging. Denn grundlegend
verdndert haben sich seither das Denken, die Sprache, das
Empfinden, vor allem auch die religitse, kirchliche Bin-
dung damaliger und heutiger Zeitgenossen. Menschen
und Geschehnisse des 16. Jahrhunderts erscheinen uns
Heutigen oft fremd und unverstandlich.

Vieles von dem, was Martin Luther angestofien hat, ist
langst aufgenommen worden. Vieles aber auch verdrangt,
abgelehnt, vergessen worden, weil es nicht in unsere heu-
tigen Schemata passen will. Vieles ist allerdings auch un-
bekannt geblieben oder geworden.

Diese Schrift von 1544/1545 zeigt einen weithin un-
bekannten Luther, wie er uns gewdhnlich nicht nahege-
bracht wird: streitbar, kompromisslos, vielleicht auch



\

Vorwort

verstdndnislos fiir seine Gegner und vielleicht dazu noch
ungerecht. Aber er kimpft um eine Sache, die ihn zutiefst
in seinem Glauben bertihrt und bei der fiir ihn alles auf
dem Spiel steht, was ihn sein Leben lang beschéftigte und
umtrieb, trostete und Halt gab. Sein Lebensende vor Au-
gen (,als der ich nun auf der Grube gehe”) will Luther ,dies
Zeugnis ... mit mir vor meines lieben Herrn und Heilands Jesu
Christi Richtstuhl bringen”. So redet, wer ein Testament auf-
setzt, und so ist zu lesen, was er als sein ,, Kurzes Bekennt-
nis” niederschreibt, ob es uns zusagt oder befremdet.

Die Herausgabe dieser Schrift ist von vielen Seiten
unterstiitzt und begleitet worden. Daftir sage ich herz-
lichen Dank Dr. Dorothea Schone, die die Fotos fiir das
Faksimile machte, Dr. Ernst Koch, D. D., der mir wichtige
Hinweise gab und den Text der Einfiihrung tiberpriifte,
D. Dr. Albrecht Schone, der mir das Original schenkte,
der Selbstindigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (KR
Michael Schétzel) fiir den Druckkostenzuschuss.

Ein Hinweis zur Edition: Ergdanzungen des Luthertexts
stehen in eckigen Klammern, Worterlduterungen eben-
talls, allerdings mit Gleichheitszeichen.

Berlin, im September 2016
Jobst Schone



Einflhrung

Vil

EINFUHRUNG
in Luthers , kurzes Bekenntnis” von 1544

Was Luther vom Sakrament des Altars, dem heiligen
Abendmahl, glaubt, lehrt und bekennt, hat einen Werde-
gang durchlaufen, dessen Schlusspunkt die hier faksimi-
lierte und heutigen Lesern zugénglich gemachte Schrift
bildet. 1544 verdffentlichte er sie in erster Auflage, die hier
vorliegende Fassung geht auf den vierten Druck im Jahr
1545 zurtick. Diesen Werdegang muss man im Auge ha-
ben, um Luthers Position zu verstehen.

Die Entwicklung vollzog sich im Wesentlichen in zwei
Phasen. Die erste begannt, als sich der Priestermonch -
schon im Erfurter Kloster mit der tiglichen Messfeier ver-
traut und davon gepragt - in Wittenberg von der gewohn-
ten Praxis und deren theologischer Begriindung absetzte:
Er legte leidenschaftlich Widerspruch ein gegen den Kel-
chentzug (fiir Laien), gegen den philosophisch-rationalen
Erklarungsversuch fiir das Wunder der Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi (durch die Transsubstantiations-
lehre der Scholastik) und vor allem gegen das Verstandnis
des Altarsakraments als Opfer und Werk des Menschen;
besonders deutlich wird das in seiner Schrift , De captivi-
tate Babylonica ecclesiae” von 1520'. Er hat diesen Wider-
spruch niemals mehr abgeschwicht oder preisgegeben.
Aus der Gabe Gottes an den Menschen das Umgekehrte,

1 De captivitate Babylonica ecclesiae pracludium, 1520. In: D. Martin Luthers
Werke, Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883ff (im Folgenden abge-
kiirzt: WA) 6, 497ff; Martin Luther Studienausgabe, Berlin 1979ff (abge-
kiirzt: MLSA), Bd 2, 168ff; Dr. Martin Luthers Simmtliche Schriften, hg.
von Dr. Johann Georg Walch, 2. Auflage St. Louis / USA, 1892ff (abge-
kiirzt: W2), Bd. 19, 4-129 (hier in der deutschen Ubersetzung der , Erlan-
ger Ausgabe”).



Vil

Einfihrung

ndmlich eine Gabe des Menschen an Gott zu machen, sah
er als Perversion und unertrdglichen Missbrauch an; die
~Rechtfertigung” des von Gott abgefallenen Menschen aus
lauter Gnade, allein durch den Glauben, sah Luther durch
die Messopfervorstellungen konterkariert. Und damit
stand das Herzsttick seiner Theologie auf dem Spiel, nam-
lich das auf dem altkirchlichen Dogma von den Inkarna-
tion Gottes in Christus basierende Verstindnis vom Heil,
das Gott dem Menschen ohne Vorbedingungen zuspricht.

Mit dieser Position geriet Luther sofort in Gegensatz
zu Rom. Die Auseinandersetzung mit den altgldubigen
Theologen pragte demgemaf die erste Entwicklungspha-
se. Unbestritten blieb in diesem Streit das von beiden Sei-
ten geteilte Bekenntnis zur wahren, realen Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi in den Gaben des Sakraments.
Hier sah sich Luther selbst keinen Augenblick lang in Dis-
sens zu seiner Kirche, sondern nur zu denen, die solche
Realprédsenz bestritten. Luthers Interesse wandte sich des-
halb in einer zweiten Entwicklungsphase mehr und mehr
dem Thema zu, wie Christi Worte bei der Stiftung des
Abendmabhls (,,Dies ist mein Leib/mein Blut”) zu verste-
hen seien. Dabei wurde von dem, was er Rom gegentiber
bestritten hatte, nichts abgeschwicht oder zurtickgenom-
men. Nur der Akzent verschob sich deutlich.

Bereits in den Unruhen, die in Luthers Abwesenheit
(auf der Wartburg) 1521/22 in Wittenberg ausbrachen,
wurden die Gegensétze deutlich. In diesem Konflikt stieg
Luthers Kollege an der Universitdt, Andreas Bodenstein
(1480-1541), genannt Karlstadt, zum Wortfiihrer auf. Karl-
stadt propagierte eine radikale Liturgiereform, Bilder-
sturm, die deutsche Gottesdienstsprache, Abschaffung der
Beichte u. a. m. Thn unterstiitzten die 1522 in Wittenberg
auftauchenden ,Schwarmer”, selbsternannte Propheten



Einflhrung

aus Zwickau. Luther (in den bertihmten ,Invocavitpre-
digten”?) und seine Freunde riickten die Dinge wieder zu-
recht, die ,Propheten” mussten weichen, auch Karlstadt,
der sich nun ganz von Luther 16ste und nach vielerlei Irr-
wegen schlieSlich in beim Reformator Huldrych Zwingli
in Ziirich und in Basel landete. Im Laufe des Jahres 1524
erschienen fiinf Traktate Karlstadts zur Abendmahlsfrage,
in denen er seinen Bruch mit Luther dokumentierte und
dessen Beharren auf der Realprdsenz von Leib und Blut
Christi im Sakrament mit seiner eigenen, neuen Deutung
der Einsetzungsworte infrage stellte.

Neben Karlstadt traten alsbald andere gegen Luther
auf. Zuerst meldete sich der schlesische Mystiker und
Laienprediger Caspar Schwenckfeld (1489-1561) zu Wort,
der mit einer eigenartigen Christologie aufwartete, die
der in der Alten Kirche verworfenen Irrlehre des Eutyches
(gest. um 450) dhnelte. Schwenckfeld suchte zwischen
Luther und den Ziirchern (Huldrych Zwingli und Johan-
nes Oekolampad) zu vermitteln, denen er in der Abend-
mabhlsfrage am nédchsten stand. Zwingli (1484-1531), wort-
gewaltiger Prediger am Grofimiinster in Ziirich, Initiator
eines Reformationsprogramms in der Ostschweiz, von
Scholastik und Humanismus gepragt, hatte fiir Luthers
Position kein Verstandnis, sondern entwickelte eine sym-
bolische Deutung der Prdsenz Christi. Ihm traten zur
Seite in Basel Johannes Oekolampad (gest. 1531) und in
Ziirich Johann Heinrich Bullinger (gest. 1575)°, der dort
zu Zwinglis Nachfolger aufstieg. Beide waren im zeitge-
nossischen Humanismus verwurzelt und von Erasmus

2 Acht Sermone D. M. Luthers, von ihm gepredigt zu Wittenberg in den
Fasten (9.-16. Mirz 1522); WA 10, 111, 1-4, MSLA Bd 3, 520ff; W2 20, 4ff.

3 Bullinger traf 1549 mit Johannes Calvin die ,Ziircher Ubereinkunft”
(,Consensus Tigurinus®), die Zwinglianer und Calvinisten zu ,, Reformier-
ten” zusammenfiihrte.



Einfihrung

beeinflusst. Zwischen den auseinanderdriftenden Lagern
der Wittenberger und der Schweizer suchte der wendige
Strafiburger Reformator Martin Bucer zu vermitteln (gest.
1551 als Professor in Cambridge). Sein Herz schlug fiir ei-
nen Zusammenschluss von Lutheranern und Reformier-
ten. Ein solcher schien nicht zuletzt angesichts der fur die
Wittenberger bedrohlichen politischen Entwicklung in
Deutschland dringend geboten.

Dem ersten Schlagabtausch zwischen Karlstadt und
Luther folgte eine jahrelange literarische Fehde, in die ab
1525 Zwingli und Oekolampad mit eigenen Veroffentli-
chungen eingriffen. Dies brachte eine Reihe wichtiger
Schriften Luthers hervor, der sich herausgefordert sah.
1525 kam ,Wider die himmlischen Propheten, von den
Bildern und Sakrament” heraus*, womit sich Luther von
Karlstadt und seinen Gesinnungsgenossen absetzte. 1526
folgte der ,Sermon von dem Sakrament des Leibes und
Blutes Christi wider die Schwarmgeister”® - gemeint wa-
ren Karlstadt, Zwingli und Oekolampad , 1527 folgte ,, Dafs
diese Worte ... noch feststehen wider die Schwarmgeis-
ter”®. Immer stand dabei die Frage nach der Realprédsenz
des Leibes und Blutes Christi im Fokus. Luther verteidigte
sein Abendmabhlsverstdndnis mit grofser Leidenschaft.

Die literarische Auseinandersetzung fand ihren Hohe-
punkt 1528 in einer tiefschiirfenden und umfangreichen
Darlegung des Wittenberger Reformators: ,Vom Abend-
mahl Christ, Bekenntnis”, dem sogenannten , Grofsen Be-
kenntnis”’. Darin wurde der Zusammenhang von Christo-
logie und Abendmahl ausfiihrlich entfaltet. Man kann sie
als eine der bedeutendsten und reifsten Schriften Luthers

WA 18, 62ff; 1892ff ; W2, 20, 199ff.

WA 19, 482fF; W2, 20, 7341t.

WA 23, 64ff; W2 20, 762ff.

WA 26, 261ff; W2, 20, 894ff; W2, 20, 894; MLSA, 4, 2511

N O 1



Einflhrung

X

ansehen. Er verstand sie als sein vorerst abschliefSendes
Wort in der Debatte.

Waren alle diese Verdffentlichungen von beiden Seiten
noch von z. T. heftiger Polemik gekennzeichnet, so flaute
diese in der Folgezeit zundchst sptirbar ab. Luthers , Klei-
ner Katechismus” von 1529 war davon vollkommen frei,
der , Grofse Katechismus” fast ganz; der seelsorgerische As-
pekt war in beiden vorherrschend. Luther nahm wohl an,
seine Widersacher schon hinreichend widerlegt zu haben.
Die kritischen Stellungnahmen Zwinglis und Oekolampads
zu seinem ,,Grofsem Bekenntnis” beantwortete Luther nicht
mehr. Der Abstand zu den Schweizern aber blieb bestehen.

Da griff aus politischen Griinden Philipp, der Landgraf
von Hessen, in die Dinge ein. In Deutschland drohte ein
Religionskrieg auszubrechen, die Macht des altgldubigen
Kaisers war gestiegen, die Tiirken belagerten Wien, die
Sache der Reformation stand auf der Kippe. Jetzt erschie-
nen eine Allianz aller reformatorischen Kréfte und eine ge-
meinsame Front gegen den Kaiser notiger denn je. Philipp,
auf Ausgleich und Vermittlung bedacht, lud die Vertreter
der unterschiedlichen Positionen an einen Tisch, um durch
Beseitigung der dogmatischen Gegensétze ein politisches
Biindnis zu ermdoglichen. Luther lehnte die Einladung zu-
ndchst ab, kam aber dann doch zum Marburger Religions-
gesprdach vom Oktober 1529. Erst auf dem Wege nach Mar-
burg erfuhr er, dass auch Zwingli erscheinen wiirde, der
nun mit Johannes Oekolampad, Martin Bucer und Kaspar
Hedio den Wittenbergern Luther, Philipp Melanchthon,
Justus Jonas, dazu Stephan Agricola, Johann Brenz und
Andreas Osiander gegeniibertrat. 15 Kontroverspunk-
te standen zur Diskussion und sollten gelost werden. In
14 davon notierte man eine Ubereinstimmung der Lehre,
im letzten, allerdings entscheidenden Punkt, blieb sie aus.



Xl

Einfihrung

Man darf das nicht einer vermeintlichen Starrkopfigkeit
Luthers zuschreiben, denn er ging den Schweizern so weit
entgegen, wie ihm sein Gewissen erlaubte. Die Gegensitze
reichten so tief, dass dadurch die scheinbar schon erreich-
te Ubereinstimmung in 14 Artikeln sich als obsolet erwies,
denn diese wurden in der Folge ganz unterschiedlich aus-
gelegt. Sein bertthmtes Marburger Wort ,,Ihr habt einen an-
dern Geist als wir”®, auch wenn nicht an Zwingli, sondern an
Bucer gerichtet, macht deutlich, wie grundlegend Luther
die Entfremdung einschétzte. Immerhin wurde vereinbart,
,wie wol aber wir unns / Ob der war Leib vnd Blut Christi / leib-
lich ym brot vnd wein sey / dieser zeyt nicht vergleicht habenn
/ So sol doch ein theyl gegen dem andern Christliche lieb so fer
yedes gewissen ymmer leiden kan / erzeygen...."”°.

Zwinglis Maxime, Gott lege uns nichts vor, was nicht
(fiir menschliche Vernunft) fassbar sei'®, und seine Uber-
zeugung, dass das Endliche (Irdische, Zeitliche) niemals
Gefidfs des Unendlichen werden konne, waren fiir Luther
nicht nachvollziehbar. Denn aus seiner Sicht bestimmte
dabei ein humanistisch-rationaler Denkansatz das Schrift-
verstdndnis. Demgegentiiber blieben fiir ihn letztlich alle
Glaubenswahrheiten, die Gott uns offenbart, unfassbar.
Und wer bestreiten wollte, dass das Endliche Gefafs des
Unendlichen sein konne, tastete - so war er iiberzeugt
- damit auch die Inkarnation und die Gottessohnschaft
Christi an, hob die biblische Christologie, wie Luther sie
verstand, aus den Angeln.

8 Im Brief an Jakob Probst in Bremen vom 1. Juni 1530 zitiert Luther nach
seinem Gedéchtnis: , Vos habetis alium Spiritum quam nos”, WA Br 5,
Nr. 1577.

9 Marburger Artikel, 1529; WA 30, III, 170; W2 17, 1942 f; MLSA 3, 475.

10 ,Deus nobis non propobit imcomprehensibilia“, WA 30, III, 120, 29; In
der Jenaer Ausgabe der deutschen Schriften Luthers, Bd. 4 (von 1556), 512
liest man: ,Zwingel sagt / Gott gebe vns nicht solche vnbegreiffliche ding
fiir ...”



Einflhrung

Xin

Luther beugte sich dem Wortlaut der Schrift, wie er es
schon 1524 dargelegt hatte: ,, Das bekenne ich”, schrieb er da-
mals, ,Wo D. Carlstad oder yemand anders fur funff jaren mich
hette mdcht berichten, das ym Sacrament nichts denn brod vnd
weyn were, der hette myr eynen grossen dienst than. Ich hab wol
so hartte anfechtunge da erlitten vnd mich gerungen vnd gewun-
den, das ich gerne eraus gewesen were, weyl ich wol sahe, das ich
damit dem Bapstum hette den grossisten puff kundt geben...Aber
ich byn gefangen, kan nicht eraus, der text ist zu gewalltig da
vnd will sich mit worten nicht lassen aus dem synn reyssen”™.

Das christologische Zeugnis der heiligen Schrift, die
Inkarnationslehre und das darauf fuflende Verstdndnis
der Realprdsenz Christi im heiligen Abendmahl konnte
er nicht preisgeben, glaubte aber seine Widersacher 1529
in Marburg zur Einsicht gebracht zu haben und hielt eine
kiinftige Einigung auch in der noch offenen Frage der
Realprasenz fiir moglich. Auf welch tonernen Fuifien die
vermeintliche Anndherung aber tatsdchlich stand, sollte
sich bald herausstellen. Luthers Hoffnung, die Schweizer
wiirden sich seinem Schriftverstandnis 6ffnen und ihren
Widerspruch einstellen, sollte schnell enttduscht werden.
Denn das Marburger Gesprachsergebnis wurde von bei-
den Seiten ganz unterschiedlich ausgelegt. So sahen es die
Schweizern und Bucer keinesfalls als Einschwenken auf
die Lehre Luthers, sondern umgekehrt als Uberwindung
seiner Auffassung; dieser wiederum sah es genau anders
herum und fiihlte sich durch das, was die Schweizer in
der Zeit nach Marburg duflerten, alsbald férmlich betro-
gen, schwieg aber zundchst dazu.

Erst nach Zwinglis Tod 1531 sah sich Luther zu einer
deutlichen Klarstellung genotigt. 1533 belegt ein verof-

11 Ein Brief an die Christen zu StraSburg wider den Schwérmergeist, 1524;
WA 15, 394, 12; W2 15, 2050.



