
Studie zu Kants und Habermas’ 
Theorien der Legitimation des Rechts

Detlef Breitenband

Konsens – 
der Grund 
der Legitimität

Juridicum – Schriften zur Rechtsphilosophie



Reihe herausgegeben von
A. Aichele, Halle, Deutschland
S. Kirste, Salzburg, Österreich
M. Mahlmann, Zürich, Schweiz
J. Renzikowski, Halle, Deutschland

Juridicum – Schriften zur 
Rechtsphilosophie



Die Schriftenreihe will eine Gelegenheit zur Auseinandersetzung mit theore-
tischen, methodischen und politischen Grundfragen des Rechts bieten, um der 
Verständigung über die Grundlagen moderner Rechtsordnungen zu dienen. Ange-
sichts einer gesteigerten gesellschaftlichen und rechtlichen Dynamik und der 
durch Globalisierung und Technisierung immer komplexer werdenden sozialen 
Umwelt des Rechts ist die Beschäftigung mit eben diesen Grundlagen beson-
ders wichtig. Zentrale Anliegen der Rechtsreflexion der Gegenwart wie Versuche 
zur Begründung der Menschenrechte, von Verfassungsstaat und internationaler 
Rechtsordnung oder der Beantwortung der unterschiedlichsten Fragestellungen 
der Medizinethik kommen ohne eine Rückbesinnung auf die Grundlagen des 
Rechts nicht aus. Dies ist die klassische Aufgabe der Rechtsphilosophie, die glei-
chermaßen eine Teildisziplin der Praktischen Philosophie wie der Rechtswissen-
schaft ist und in ihrer ganzen Vielfalt in der Schriftenreihe gepflegt werden soll.

Weitere Bände in der Reihe http://www.springer.com/series/15788

http://www.springer.com/series/15788


Detlef Breitenband

Konsens –  
der Grund  
der Legitimität
Studie zu Kants und Habermas‘  
Theorien der Legitimation des Rechts



Detlef Breitenband
Frankfurt am Main, Deutschland

Juridicum – Schriften zur Rechtsphilosophie 
ISBN 978-3-658-23271-9 	 ISBN 978-3-658-23272-6  (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23272-6

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2019
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem 
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche 
Namen  im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten 
wären und daher von jedermann benutzt werden dürften.
Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und Informa
tionen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt sind. 
Weder  der Verlag noch die Autoren oder die Herausgeber übernehmen, ausdrücklich oder 
implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag bleibt 
im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten Karten 
und Institutionsadressen neutral.

Dissertation Goethe-Universität, Frankfurt am Main 2017

D30

Springer ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 
und ist ein Teil von Springer Nature
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany



  

 
Vorwort 

Die vorliegende Arbeit, die im Wintersemester 2017/18 am Fachbereich Rechtswissen-

schaft der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main als Dissertation an-

genommen wurde (Stand der Arbeit: Sommer 2016), soll zur Beantwortung der Frage 

nach den Bedingungen der Legitimation von Rechtsnormen beitragen. Gegenstand die-

ser Studie sind die Rechtslehren von Kant und Habermas, deren Leistung es ist, auf die 

wechselseitige Abhängigkeit von Recht und Demokratie hingewiesen zu haben. Denn 

auch wenn eine emanzipatorische Kritik an der Rechtsform nicht unberechtigt ist, wo-

nach diese den Menschen von dem Menschen absondert (Marx) und die gesellschaft-

lichen Solidaritätsbeziehungen auflöst, so darf nicht unterschätzt werden, welche  

Bedeutung in modernen Gesellschaften das Recht für die Demokratie hat. Die  

Menschenrechte, so Habermas‘ These, ermöglichen erst die Selbstbestimmungspraxis 

der Bürgerinnen und Bürger. Umgekehrt sind Rechtsnormen nur aufgrund ihrer demo-

kratischen Genese legitim. Aber reicht es, wenn der Rechtsphilosoph oder Staatsrechts-

lehrer feststellt, dass eine Rechtsnorm als Ergebnis eines korrekt durchgeführten und 

fairen demokratischen Verfahrens legitim ist? Einige Kritiker der Habermas’schen 

Rechtstheorie werden diese Frage bejahen. Aber was wollen sie uns damit sagen? Doch 

eigentlich nichts anderes, als dass der demokratische Rechtsstaat Gehorsam gegenüber 

seinen Gesetzen verlangen kann. Wird der Rechtsphilosoph damit nicht zu einem Akteur 

auf einem politischen Feld, Nebenstelle Rechtsdiskurs? Denn der Legitimitätsbegriff 

soll das Handeln verschiedener politischer Akteure rechtfertigen. Der Staat fordert  

Loyalität ein, weil die Rechtsgesetze legitim seien, und bricht den Widerstand dissiden-

ter Bürgerinnen und Bürger. Umgekehrt begründen soziale Bewegungen ihren Wider-

stand mit der Illegitimität geltenden Rechts oder staatlichen Handelns. Wenn Habermas, 

statt zu sagen, wann ein Gesetz als legitim zu beurteilen ist, stattdessen die Bedingungen 

rekonstruiert, unter denen die Bürgerinnen und Bürger ein Gesetz als legitim erachten, 

dann schlägt er sich auf die Seite der Bürgerinnen und Bürger. Dann entscheidet nicht 

er, der Rechtsphilosoph, darüber, ob ein Staat Loyalität erwarten darf, sondern er weist 

darauf hin, dass dies allein die Bürgerinnen und Bürger entscheiden. Und auch Kant 

schlägt sich durch die radikal-demokratische Ausrichtung seiner Rechtsphilosophie auf 

die Seite der Bürger (in seinem Fall in der Tat nur der Bürger). Dies mag nicht jeder 



VI Vorwort 

 

Kant-Leser so sehen wollen. Aber Kants Rechtsphilosophie delegitimiert die Herrschaft 

des Autokraten. Kant hat seine Rechtslehre quasi im Kampf gegen das autokratische 

Prinzip geschrieben. Mit der Einrichtung der Republik, welche das Vernunftrecht for-

dert, werden überhaupt erst Beteiligungsrechte der Bürger institutionalisiert.  

 

Danken möchte ich Prof. Dr. Peter Niesen und Prof. Dr. Günter Frankenberg dafür, dass 

sie sich trotz der aufgrund biographischer Gründe langen Entstehungszeit dieser Arbeit 

stets dazu bereit erklärt haben, meine Dissertation zu begutachten, wenn sie dann fertig 

ist. Danken möchte ich auch Prof. Dr. Helmut Kohl, der es sich nicht nehmen ließ, den 

Vorsitz der Prüfungskommission zu übernehmen.  

Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Ingeborg Maus. Wenn es wen gibt, den ich als 

akademische Lehrerin bezeichnen würde, dann sie. Ohne sie wäre sicherlich nicht mein 

Interesse an der Demokratie- und der Rechtstheorie geweckt worden, was es als schick-

salhaft erscheinen lässt, dass mich das Leben zum rechtswissenschaftlichen Fachbereich 

der Goethe-Universität geführt hat. 

Mein Dank gilt auch Privatdozentin Dr. Katharina Mangold für ihre unglaublich genaue 

Korrektur einer früheren Fassung dieser Arbeit. Auch wenn die vorliegende Arbeit sich 

sehr von der von ihr korrigierten Fassung unterscheidet, waren ihre Hinweise, wenn 

auch an mancher Stelle, nun ja, etwas ungeschminkt, sehr hilfreich. 

Danken möchte ich auch den TeilnehmerInnen am Hegel- und am rechtstheoretischen 

Lektürekurs dafür, dass sie mich so freundlich aufgenommen haben. 

Mein größter Dank gilt natürlich meiner Ehefrau, die mich durch das Studium und wäh-

rend des Entstehungsprozesses dieser Arbeit begleitet hat, und meiner Tochter, die in 

den letzten Jahren interessanter-, aber nicht überraschenderweise Interesse an sozialwis-

senschaftlichen Fragestellungen entwickelt hat. 

 

Detlef Breitenband, Juli 2018



  

 
Inhaltsverzeichnis 

Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen 1 

Einführung in die Problemlage: Konsens, gesellschaftlicher Pluralismus 

und Demokratie 

 

1 

Erläuterung der fünf Leitfragen 

 

7 

Teil 1 Die Rechts- und Staatslehre Immanuel Kants 17 

1. Recht und Moral bei Kant 19 

2. Die konsenstheoretischen Grundlagen von Kants Rechtslehre 33 

3. Die Idee des allgemeinen Willens 1: Die a priori vereinigte Willkür 39 

3.1 Die Eigentumslehre und die konstitutive Funktion der Idee der verei-

nigten Willkür 

 

39 

3.2 Die Verwirklichung der Idee der vereinigten Willkür im Privatrecht 

und seine regulative Funktion 

 

42 

3.3 Übergang vom Naturzustand in den status civilis 46 

4. Die Idee des allgemeinen Willens 2: Der apriori vereinigte Volkswille 59 

4.1 Die konstitutive und die regulative Funktion des a priori vereinigten 

Volkswillens 

 

59 

4.2 Das „Als-ob“-Prinzip 62 

5. Das Kantische Staatsrecht und die moderne Demokratie 71 

5.1 Die respublica noumenon und die zweifache Ableitung des vernunft-

rechtmäßigen Souveräns 

 

72 

5.2 Das Verhältnis von respublica phaenomenon und respublica 

noumenon 

77 

5.2 Institutionen: Repräsentative Gesetzgebung und direkte Demokratie 83 

6. Zwischenergebnis – von Kant zu Habermas 87 

Teil 2 Die Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen Rechts- 

staates nach Jürgen Habermas 

 

91 

7. Einleitung in den zweiten Teil: Literaturlage und Überblick 93 

8. Die Grundlagen der Diskurstheorie des Rechts 103 

8.1 Kommunikatives Handeln 103 

8.2 Lebenswelt 106 

8.3 Strategisches / mediengesteuertes Handeln 109 

8.4 Normenreguliertes Handeln 114 

8.5 (a) Moral 116 

8.6 (b) Recht 120 

8.7 Normtheorie der Theorie des kommunikativen Handelns 123 
  



VIII Inhaltsverzeichnis 

 

9. Das diskursethische Begründungsprogramm 129 

9.1 Wahrheitsfähigkeit moralischer Urteile 129 

9.2 Eine Versammlung moralischer Subjekte 131 

9.3 Diskursprinzip und Universalisierungsgrundsatz 135 

9.4 Verständigung und Verstehen 139 

9.5 Die These der Alternativlosigkeit und die Argumentationsfigur des  

performativen Widerspruchs 

 

142 

9.6 Formulierung von »U« 148 

10. Das System der Rechte 159 

10.1 Das Demokratieprinzip 159 

10.2 Die These von der Gleichursprünglichkeit von Freiheitsrechten und 

politischen Rechten 

 

168 

11. Die Diskursivität des Gesetzgebungsprozesses 181 

11.1 Kritik an der Idee eines Konsenses als Grundlage einer Demokratietheorie 182 

11.2 Die Entfaltung des Programms 1: Ein Prozessmodell der Meinungs- und 

Willensbildung aus Teilnehmerperspektive 

 

205 

11.3 Die Entfaltung des Programms 2: Die Integration von Teilnehmer- und Be-

obachterperspektive 

 

216 

11.4 Ein zwei-stufiges Modell politischer Deliberation 227 

11.5 Die zwei Modi der Problemverarbeitung 232 

12. Legitimität und Souveränität 241 

12.1 Das „Draußen“ des Gesetzgebungsprozesses 241 

12.2 Der Hüter der Verfassung 246 

12.3 Legitimation von Rechtsnormen 250 

 

Schluss: Die »Drei Bühnen Performance« im Kantischen Republikanismus 

 

269 

Selbstgesetzgebung 273 

Konsens und Legitimität 285 

 

Siglenverzeichnis 

 

291 

Literaturverzeichnis 293 

 



  

 
Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen 

Einführung in die Problemlage: Konsens, gesellschaftlicher Pluralismus und  
Demokratie 

»Nur die Rechtsgesetze sind legitim, denen alle ihnen Unterworfenen ihre Zustimmung 

geben.« Eine radikalere Legitimationsbedingung ist wohl nicht denkbar. Jede einzelne 

Bürgerin und jeder einzelne Bürger muss einem Rechtsgesetz inhaltlich zustimmen, sie 

müssen es in moralischer, ethisch-politischer und technischer Hinsicht für die richtige 

Lösung eines gesellschaftlichen Problems halten. Wer Theorien des Rechts betrachtet, 

die auf der Grundlage dieser Idee des Konsenses der Bürgerinnen und Bürger entwickelt 

werden, erkennt unschwer die theoretische Herausforderung, der sich deren Vertreter 

stellen müssen. Denn auch wenn sie im Konsens aller Bürgerinnen und Bürger die  

wesentliche Legitimationsbedingung für Recht sehen, lassen die Theoretiker doch zu-

gleich keinen Zweifel daran, dass sie keinesfalls erwarten, dass auch nur für eine einzige 

Rechtsnorm Einstimmigkeit zu erwarten ist. Und doch werden die Rechtsnormen in der 

Regel auch dann als legitim erachtet, wenn ihnen lediglich eine Mehrheit zustimmt. Das 

theoretische Dilemma ist, im Konsens aller Rechtsunterworfenen die Bedingung der  

Legitimation von Rechtsnormen zu sehen, es zugleich aber nicht realistisch erscheint, 

dass dieser Konsens erzielt werden kann. Ein Ausweg aus diesem Dilemma ist die Ab-

schwächung der Idee eines Konsenses aller Rechtsunterworfenen zu der Idee eines nur 

hypothetischen Konsenses. Bedingung für die Legitimation wäre dann nur noch, dass 

den Rechtsnormen alle ihnen Unterworfenen zustimmen könnten. Sie müssten der 

Rechtsnorm nicht tatsächlich zustimmen. Im Ergebnis heißt das, dass die Rechtsnorm 

lediglich nur nicht so beschaffen sein darf, dass mit guten Gründen von ihr gesagt wer-

den kann, dass ihr nicht alle Bürgerinnen und Bürger zustimmen könnten. Ein derartiges, 

abgeschwächtes Verständnis der Idee des Konsenses setzt dann auch nicht mehr zwin-

gend voraus, dass die Rechtsgesetze Ergebnis eines demokratischen Prozesses sind.  

Gesetze, die so gut sind, dass ihnen alle zustimmen könnten, können auch in nicht- 

demokratischen Verfahren entstehen. Solange das Normgebungsorgan (z.B. ein Exper-

tengremium) sich bei der Normsetzung an der Idee eines Konsenses aller Rechtsunter-

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2019
D. Breitenband, Konsens – der Grund der Legitimität, Juridicum – Schriften
zur Rechtsphilosophie, https://doi.org/10.1007/978-3-658-23272-6_1

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-23272-6_1&domain=pdf


2 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

worfenen orientiert, solange würde die Norm als legitim gelten müssen. Der demokra-

tische Aspekt der Konsensforderung würde damit verloren gehen. Ein Rechtsgesetz 

könnte auch Ergebnis einer Deliberation ohne Demokratie sein. 

Immanuel Kant und Jürgen Habermas haben in ihrem jeweiligen Hauptwerk zum 

Recht, Metaphysik der Sitten1 und Faktizität und Geltung2, Rechtstheorien entwickelt, 

die auf der Idee eines Konsenses aller Bürgerinnen und Bürger beruhen und die sich auf 

der einen Seite zugleich mit einer gesellschaftlichen Realität als vereinbar erweisen, in 

der sich die Interessen, Lebensentwürfe und Moralvorstellungen der Einzelnen weit aus-

differenziert haben. Auf der anderen Seite tritt die Idee eines Konsenses der Bürger und 

Bürgerinnen auf eine Weise in ihren Rechtslehren auf, welche nicht die demokratische 

Dimension des Konsensprinzips preisgibt; beide, Kant wie Habermas, gehen davon aus, 

dass das demokratische Rechtsetzungsverfahren die alleinige Quelle legitimen Rechts 

ist. Letzteres ist das zentrale Merkmal des Kantischen Republikanismus. Habermas ver-

wandte diesen Begriff erstmals 1996 in seinen Aufsatz »Vernünftig« versus »wahr« - 

oder die Moral der Weltbilder und verortete sich so in einer Traditionslinie zu Kant und 

zu Rousseau.3 Rousseau formuliert die grundlegende Aufgabe dieses Republikanismus 

auf folgende Weise: 

„Finde eine Form des Zusammenschlusses, die mit ihrer ganzen gemeinsa-

men Kraft die Person und das Vermögen jedes einzelnen Mitglieds verteidigt 

und schützt und durch die doch jeder, indem er sich mit allen vereinigt, nur 

sich selbst gehorcht und genauso frei bleibt wie zuvor.“4 

                                                 
1 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Bd. VIII, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frank-

furt/M. 51982 (im Folgenden zitiert als MdS). 
2 Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen 

Rechtsstaates, Frankfurt/M. 1992 (im Folgenden zitiert als FuG). 
3 Jürgen Habermas: »Vernünftig« versus »wahr« - oder die Moral der Weltbilder, in: ders.: Die Einbeziehung 

des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/M. 1999. S. 126. Dass Habermas damit sein Urteil 

aus Faktizität und Geltung, wo er Kant als einen „typischen Vertreter des liberalen Menschenrechtsprinzips“ 

dargestellt haben soll, zurücknimmt, wie Alessandro Pinzani behauptet, wird hier bestritten (Alessandro 

Pinzani: An den Wurzeln der Demokratie: Bürger und Staat in der Neuzeit, Berlin 2009, S. 222). Auch in 

Faktizität und Geltung schreibt Habermas, dass Rousseau und Kant mit der Diskurstheorie die Intuition teilen, 

dass die Idee der Menschenrechte und das Prinzip der Volkssouveränität sich wechselseitig interpretieren. 

Beiden gelingt es nur nicht, diese Intuition konzeptionell einzuholen. Im Falle von Kant habe dies, so Haber-

mas, zu einer eher liberalen Lesart des Begriffs der politischen Autonomie geführt (FuG, S. 130). Habermas 

stellt Kant daher grade nicht als einen „typischen Vertreter des liberalen Menschenrechtsprinzips“ dar und 

stellt sich selbst bereits in Faktizität und Geltung in eine Linie mit Rousseau und Kant. „Habermas sees a 

procedural understanding of legitimacy as originating with Rousseau and as being worked out more fully as 

a conception of practical reason by Kant.“ (James Gledhill: Procedure in substance and substance in proce-

dure. Reframing the Rawls-Habermas Debate, in: James Gordon Finlayson / Fabian Freyenhagen: Habermas 

and Rawls. Disputing the political, New York 2011, S. 187) 
4 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts, Stuttgart 1977, I.6, 

S. 17. 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  3 

 

 

Wenn aber Rechtsgesetze durch Mehrheitsbeschluss gegeben werden, wenn sich in  

einer demokratischen Entscheidung die Minderheit einer Mehrheit beugen muss,  

so fragt sich Rousseau, „[w]ie können Andersdenkende zugleich frei und Gesetzen  

unterworfen sein, denen sie nicht zugestimmt haben?“.5 Seine Antwort ist die Idee  

eines Gemeinwillens. Das, dem die Mehrheit der Bürger ihre Zustimmung geben6,  

ist der Gemeinwille. Der Gemeinwille ist der Wille, der „immer auf dem rechten  

Weg ist und auf das öffentliche Wohl abzielt“.7 Wer mit der Minderheit gestimmt  

hat, hat sich getäuscht über das, was der Gemeinwille ist. Egal wie man zu dieser  

Konzeption Rousseaus steht, es zeigt sich, dass hier die Legitimität eines Rechts- 

gesetzes aus der Sicht einer politischen Theorie der Autonomie an die Idee eines  

allgemeinen Willens gebunden ist. Hierin folgen ihm Kant und Habermas, wobei Kants 

Rechtslehre auf einer freiheitsrechtlichen Konzeption des Autonomiebegriffs beruht, 

wohingegen Habermas‘ Rechtslehre eine kommunikationstheoretische Konzeption  

zugrunde liegt. 

Entgegen der liberalen Vorstellung, wonach die praktische Vernunft, die sich in der 

Verfassung verkörpert, in Gegensatz zum souveränen Willen der Bürgerinnen und Bür-

ger gerät8, suchen Kant und Habermas wie Rousseau die praktische Vernunft in den 

Verfahren der Gesetzgebung. Das ist der Kern ihrer Rechtslehren. Die zentrale These 

dazu lautet: 

„Die Ausübung der Volkssouveränität sichert zugleich die Menschen-

rechte.“9 

In »Vernünftig« versus »wahr« - oder die Moral der Weltbilder führt Habermas  

diesen Gedanken und damit den Begriff des Kantischen Republikanismus aus, wenn  

er schreibt, dass die richtige Abgrenzung der Freiheiten der einzelnen Individuen nur 

„Ergebnis einer gemeinsam ausgeübten Selbstgesetzgebung“ sein kann. Die Bürger- 

innen und Bürger müssen sich als „Autoren der Gesetze verstehen können, an die sie 

sich als Adressaten einzeln gebunden fühlen.“ Der „Schlüssel für die Gewährleistung 

gleicher Freiheiten“ ist daher „der im demokratischen Prozeß rechtlich  

                                                 
5 Ibid., IV.2, S. 116. 
6 Mit der Einschränkung, dass „alle Kennzeichen des Gemeinwillen noch bei der Mehrheit sind“ (ibid.). 
7 Ibid., II.3, S. 30. 
8 Jürgen Habermas: Volkssouveränität als Verfahren, in: FuG, S. 612. 
9 Ibid., S. 611. 



4 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

institutionalisierte öffentliche Gebrauch der Vernunft“.10 

Dass es Kant gelingt, das demokratische Verfahren als einzige Quelle legitimen 

Rechts auszuzeichnen, zweifelt Habermas an11, weshalb er sein Unternehmen statt  

mit bewusstseinsphilosophischem mit diskurstheoretischem Werkzeug angeht.  

Aufgrund seiner bewusstseinsphilosophischen Prämissen, so Habermas‘ Kritik, bleibe 

Kant der „interne Zusammenhang zwischen Volkssouveränität und Menschenrechten“ 

(FuG 133) verschlossen. Kant entwickle mit Hilfe eines nach Habermas‘ Ansicht  

moralisch begründeten Menschenrechts ein System subjektiver Privatrechte, das  

die Souveränität des vernunftrechtlichen Gesetzgebers, des Volkes, einschränke. Damit 

ordne Kant, so Habermas weiter, letztlich das Recht der Moral unter: Legitimes  

Recht müsste sich inhaltlich an den moralisch begründeten Privatrechtsnormen  

orientieren und würde seine Legitimation nicht allein aus seinem demokratischen  

Entstehungsprozess ziehen. Aus diesem Grund soll in der Diskurstheorie des Rechts das 

Diskursprinzip »D« die Aufgabe übernehmen, die in Kants Rechtslehre das nach  

Ansicht von Habermas moralisch begründete Menschenrecht hat, weil es gegenüber der 

Unterscheidung von Recht und Moral noch indifferent sei. Das Diskursprinzip bildet 

durch seine Verschränkung mit der Rechtsform ein System der Rechte aus. In dieser 

Verschränkung bilden sich gleichursprünglich die Rechte auf gleiche subjektive  

Freiheiten und die politischen Beteiligungsrechte. Die subjektiven Freiheitsrechte sind 

auf diese Weise nicht den politischen Rechten vorausgehend und schränken auch die 

Gesetzgebung der Bürgerinnen und Bürger nicht ein. Sie ermöglichen überhaupt erst  

die rechtliche Institutionalisierung der demokratischen Gesetzgebung. Aber als  

eine rechtlich institutionalisierte demokratische Gesetzgebung überhaupt erst ermög-

lichende Rechte können sie keine die demokratische Gesetzgebung beschränkende 

                                                 
10 Jürgen Habermas: »Vernünftig« versus »wahr« - oder die Moral der Weltbilder, a.a.O., S. 126. 
11 Ebenso zweifelt Habermas an, dass es Rousseau gelingt, die Idee der Menschenrechte und das Prinzip der 

Volkssouveränität miteinander zu versöhnen. Rousseau gäbe „der Idee der Selbstgesetzgebung eine ethische 

… Deutung und begreift Autonomie als die Verwirklichung der bewußt ergriffenen Lebensform eines kon-

kreten Volkes.“ Die Versöhnung von Volkssouveränität und Menschenrechten gelänge dann aber nur unter 

der Voraussetzung, dass sich die „vereinzelten und erfolgsorientierten Individuen“ in einem „gleichsam exis-

tentiellen Akt der Vergesellschaftung“ in die „gemeinwohlorientierten Bürger eines ethischen Gemeinwe-

sens“ verwandeln. Rousseau treibe damit die ethische Überforderung der Staatsbürger „auf die Spitze“ (FuG, 

S. 132). Zu dieser Rousseau-Interpretation siehe auch Reinhard Brandt: Rousseaus Philosophie der Gesell-

schaft, Stuttgart-Bad Cannstatt 1973, S. 96, Wolfgang Kersting: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants 

Rechts- und Staatsphilosophie, Frankfurt/M. 1993, S. 161 f. und ders.: Die politische Philosophie des Gesell-

schaftsvertrags, Darmstadt 1994, S. 168 f., Stefan May: Kants Theorie des Staatsrechts zwischen dem Ideal 

des Hobbes und dem Bürgerbund Rousseaus, Frankfurt/M. 2002, S. 120. 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  5 

 

 

Rechte sein.12 Umgekehrt bedürfen die subjektiven Freiheitsrechte einer Ergänzung um 

politische Teilhaberechte, um konkret inhaltlich bestimmt zu werden. 

Dass Habermas‘ Kant-Kritik nicht zutreffend ist, wird sich im Verlaufe dieser Studie 

zeigen13, ebenso, dass sich die Architektur beider Rechtslehren ähneln. Diese betrifft 

nicht nur den ähnlichen Status des Kategorischen Imperativs und des Diskursprinzips. 

Dies betrifft auch die »Drei Bühnen-Performance« des allgemeinen Willens.14 Diese 

scheint ein Merkmal des Kantischen Republikanismus zu sein. Kurz gefasst tritt die Idee 

eines Konsenses oder des allgemeinen Willens auf drei »Bühnen« auf, jeweils in ande-

rem Gewand und in einer anderen Rolle. Auf der Bühne I spielt der allgemeine Wille 

sich selbst. Er tritt auf als faktischer Konsens aller Bürgerinnen und Bürger. Auf 

Bühne II tritt er auf im Gewande eines Ergebnisses eines demokratischen Gesetzge-

bungsprozesses und zeigt an, was in der Realität maximal zu erwarten ist. Auf Bühne III 

tritt er als das auf, was er für die Wirklichkeit der Gesetzgebung zu Zeiten Kants und 

heute ist. In Kants Rechtslehre ist die Idee des Konsenses der Bürger Teil des vernunft-

rechtlichen Ideals der Republik (respublica noumenon, Bühne I), das aber auch die 

Pflicht der Untertanen begründet, den Rechtsgesetzen der damals existierenden autokra-

tischen Herrschaftssysteme zu folgen (Bühne III). Die Kantische respublica noumenon 

fungiert als die einzig vernunftrechtliche, da rationale, Staatsform aber auch als Anlei-

tung für die Reform des „Maschinenwesen[s] der Staatsverfassung“ (MdS § 52). Daher 

fordert die Vernunft auch, dass ein Staatswesen so zu organisieren sei, dass die Struktu-

relemente der respublica noumenon institutionalisiert sind (Bühne II). Bei Habermas ist 

der Konsens der Bürgerinnen und Bürger Teil des Verständnisses der Bürgerinnen und 

Bürger vom demokratischen Rechtsstaat (Bühne I). Das, was dieses Verständnis der 

Bürgerinnen und Bürger vom Rechtsstaat im Kern ausmacht, muss auch in der realen 

Praxis der Rechtsetzung auffindbar sein. So wie nach Habermas jeder, der sich mit einer 

anderen Person argumentativ verständigen will, bestimmte Voraussetzungen wie die 

Wahrhaftigkeit der Äußerungen seiner Gesprächspartnerin als erfüllt annehmen muss, 

damit die argumentative Praxis Sinn macht – so muss jede, die gemeinsam mit anderen 

                                                 
12 Jürgen Habermas: Der demokratische Rechtsstaat - eine paradoxe Verbindung widersprüchlicher Prinzipien?, 

in: ders.: Zeit der Übergänge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/M. 2001, S. 138 f. 
13 Siehe Kapitel 1 und Abschnitt 3.3. 
14 Ausführlich wird die »Drei Bühnen-Performance« des allgemeinen Willens im Schlusskapitel behandelt. 



6 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

Betroffenen mit Hilfe einer in Rechtsnormen gegossenen Politik ein gesellschaftlichen 

Problems lösen will, bestimmte Voraussetzungen als erfüllt annehmen, um die schließ-

lich aus einem langen Beratungs- und Entscheidungsprozess resultierenden Rechtsnor-

men als legitim erachten zu können. Dabei unterscheiden sich die Bühnen II und III 

darin, in welchem Maß diese Voraussetzungen schließlich auch wirklich erfüllt worden 

sind. 

Im Zentrum dieser Studie wird die Untersuchung der theoretischen »Leistungsfähig-

keit« beider auf der Idee des Konsenses basierenden Rechtstheorien stehen. Dabei soll 

gezeigt werden, dass sich die »Drei Bühnen-Performance« des allgemeinen Willens als 

der theorie-architektonische Kniff erweist, durch den es Kant und Habermas gelingt, 

Rechtstheorien zu entwickeln, in denen die Idee des Konsenses ein fester Anker im Stru-

del des Pluralismus der Weltanschauungen, Wertesysteme und Interessen ist, ohne zu-

gleich die Idee der Demokratie zu verraten. Auf dem Weg dorthin soll sich diese Unter-

suchung an fünf Leitfragen orientieren: 

1. Gelingt es Kant und Habermas, das demokratische Verfahren als alleinige 

Quelle legitimen Rechts zu etablieren? Wie vermeiden beide die Unterordnung 

des (positiven) Rechts unter andere Normarten (Moralnormen, Privatrechts- 

normen, Menschenrechte)?  

2. Wie findet die Idee eines Konsenses Eingang in die Rechtslehren von Kant und 

Habermas? 

3. Wo hat die Idee des Konsenses ihren Ort in den beiden Rechtslehren?  

4. Wie begründen Kant und Habermas den demokratischen Charakter der Gesetz-

gebung? 

5. Unter welchen Bedingungen ist ein Rechtsgesetz legitim?

Diese Leitfragen stehen in Zusammenhang. (1) Ohne dass geprüft wird, ob die Gesetz-

gebung der Bürger und Bürgerinnen nicht inhaltlich durch übergeordnete Normen ein-

geschränkt ist, wäre der Status des Konsensprinzips ungeklärt. Ist es das »oberste Legi-

timationsprinzip« der Rechtslehre, das den Ausgangspunkt der weiteren Bestimmungen 

der Rechtslehre bildet, oder muss sich die Aufmerksamkeit einem noch höheren Prinzip 

zuwenden? (2) Wenn das Konsensprinzip das »oberste Legitimationsprinzip« ist, stellt 

sich die Frage, wie es Eingang in die Rechtstheorie findet. »Wo« kommt es her?  



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  7 

 

 

(3) Und »wo« ist sein Platz innerhalb des Theoriegebäudes? Und ist dies ein Platz, der 

die Rechtslehre mit dem gesellschaftlichen Pluralismus vereinbar macht? (4) Wenn es 

mit dem gesellschaftlichen Pluralismus vereinbar ist, behält das Konsensprinzip zu-

gleich seine demokratische Dimension bei? Dazu muss begründet werden, warum nur 

auf demokratische Weise zustande gekommenes Recht legitim ist; also, warum die  

Gesetzgebung demokratisch strukturiert sein muss. (5) Wenn aber Rechtsgesetze in  

einem demokratischen Verfahren gegeben werden, das in der Regel durch einen Mehr-

heitsbeschluss beendet wird, unter welchen Bedingungen ist dann das Rechtsgesetz  

legitim, wenn der Konsens aller Bürgerinnen und Bürger das oberste Legitimitätsprinzip 

ist? Per se aufgrund des Mehrheitsprinzips oder unter bestimmten, das Mehrheitsprinzip 

einbettenden Bedingungen? 

Erläuterung der fünf Leitfragen  

1. Gelingt es Kant und Habermas, das demokratische Verfahren als alleinige Quelle 

legitimen Rechts zu etablieren? Wie vermeiden beide die Unterordnung des (positiven) 

Rechts unter andere Normarten (Moralnormen, Privatrechtsnormen, Menschenrechte)? 

Wenn Habermas seine Theorie als radikal-demokratisch bezeichnet, dann meint er  

damit, dass sich die Legitimität einer Rechtsnorm alleine ihrer Genese in einem demo-

kratischen und diskursiven Rechtsetzungsverfahren verdankt; sie ist nicht Resultat einer 

inhaltlichen Übereinstimmung des positiven Rechts mit moralischen Normen oder über-

positiven Rechtsnormen. So verdanken sich nach Habermas die Grundrechte auf sub-

jektive Handlungsfreiheit nicht ihrer Übereinstimmung mit einem inhaltsgleichen und 

überpositiv geltenden Menschenrecht, sondern ihrem Zustandekommen in einem demo-

kratischen und diskursiven Verfahren. Dieser zentralen Intuition der Rechtslehre von 

Habermas entgegenzustehen scheinen Aussagen Habermas‘, dass das Recht nicht gegen 

moralische Normen verstoßen dürfe, woraus gefolgert werden könnte, dass es Habermas 

nicht gelingt, die Unterordnung des Rechts unter die Moral zu vermeiden. Auch wird 

von verschiedenen Autoren im Diskursprinzip ein größerer moralischer Gehalt ver- 

mutet, als Habermas zuzugeben bereit sei. 

Dass es Kant nach Ansicht von Habermas nicht gelänge, die Autonomie des Rechts 

gegenüber der Moral theoretischen Ausdruck zu verleihen, wurde bereits erwähnt. Leitet 



8 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

Kant aber tatsächlich das Allgemeine Rechtsprinzip, das inhaltlich deckungsgleich mit 

dem ursprünglichen Menschenrecht ist und es als subjektiven Anspruch, der allen Men-

schen zukommt, reformuliert15, aus dem Moralprinzip ab, wie Habermas meint? Oder 

stellt Kant das Allgemeine Rechtsprinzip als ein eigenes Prinzip der Vernunftgesetz- 

gebung neben das Moralprinzip? Würde letzteres zutreffen, wäre Habermas‘ These von 

der Unterordnung des Rechts unter die Moral bei Kant der Boden entzogen. Ähneln sich 

am Ende gar Habermas‘ und Kants Konzeptionen? Zu erwarten wäre dann, dass sich 

auch bei Kant ein der Moral und dem Recht übergeordnetes Prinzip findet, von welchem 

sich das Allgemeine Rechtsprinzip und das Moralprinzip ableiten ließe. Ein solches 

Prinzip ist bei Habermas das Diskursprinzip »D«, das er in Faktizität und Geltung als 

gegenüber den verschiedenen Normarten indifferent einführt und aus ihm sowohl den 

für Moralnormen geltende Universalisierungsgrundsatz als auch das für Rechtsnormen 

geltende Demokratieprinzip ableitet.  

Kant muss, anders als Habermas, auch zeigen, dass sich die Legitimität positiven 

Rechts nicht auch aus seiner inhaltlichen Übereinstimmung mit dem überpositiven  

Vernunftrecht ergibt, wenn das demokratische Verfahren die alleinige Quelle legitimen 

Rechts sein soll. Habermas lehnt die Vorstellung eines Vernunft- oder Naturrechts als 

soziologisch betrachtet unplausibel ab.16 Kant dagegen stellt in der Metaphysik der  

Sitten der Behandlung des Staatsrechts einen Abschnitt über das Privatrecht voran. Dort 

behandelt er im Wesentlichen das Eigentumsrecht, aber auch materielle Rechtsnormen, 

die allesamt auch im nicht-staatlichen Zustand Geltung haben sollen. Wie gezeigt wird, 

vertritt nicht nur Habermas die Vorstellung, dass nach Kants Rechtslehre die natur- bzw. 

vernunftrechtlichen Normen das Volk in der Republik in seiner Gesetzgebung inhaltlich 

binden. So dürfe nach Ansicht einiger Kantinterpreten der Gesetzgeber zum Beispiel die 

vor der Errichtung der Republik etablierte Eigentumsordnung durch entsprechende Ge-

setze nicht ändern. Gegen ein solches Verständnis des Kantischen Verhältnisses  

zwischen Privat- und Öffentlichem Recht lässt sich einwenden, dass Kant im Privat- 

rechtsteil der Metaphysik der Sitten auch demonstriert, dass der Versuch das Zusam-

menleben der Menschen allein mit Hilfe des Naturrechts zu regeln, scheitert. Drückt 

                                                 
15 Peter Niesen: Kants Theorie der Redefreiheit, Baden-Baden 2005, S. 36. 
16 FuG, S. 135. 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  9 

 

 

sich in diesem Scheitern aber dann nicht auch aus, dass die vernunftrechtlichen Normen 

als Bestandteil eines defizitären Systems an Rechten nicht das Volk in der Republik in 

seiner Gesetzgebung inhaltlich binden können? Dabei heißt »defizitär« nicht nur, dass 

es im Naturzustand keine Gewalt gibt, die das Recht durchsetzt. »Defizitär« ist das  

System an Privatrechten, weil im Naturzustand »der Gesetzgeber« fehlt, also derjenige, 

der bestimmt, was überhaupt konkret vernunftrechtlich ist. 

Jedenfalls weist Kant mit dieser Darstellung des Scheiterns des Versuchs, das  

Zusammenleben der Menschen allein mit Hilfe des Naturrechts zu regeln, die rechtliche 

Notwendigkeit der Einrichtung eines Staatswesens, ja sogar der Republik auf. In diesem 

Punkt zeigt sich ein wesentlicher Unterschied zwischen Kants und Habermas‘ Rechts-

lehre. Kant versucht in der Metaphysik der Sitten mit Hilfe der Idee des Konsenses auch 

die rechtliche Notwendigkeit der Einrichtung der Republik, also eines Staates, der sich 

mit Hilfe demokratisch gesetzter Rechtsgesetze organisiert, aufzuweisen. In Habermas‘ 

Rechtslehre dagegen soll sich aus der Verknüpfung von Diskursprinzip und Rechtsform 

»nur« die Notwendigkeit ergeben, dass legitimes Recht das Resultat eines demokratisch 

strukturierten Rechtsetzungsprozesses ist. Die Rechtsform selbst wird historisch einfach 

vorgefunden; dass überhaupt Recht sein soll, dies hält Habermas nicht für begründbar. 

 

2. Wie findet die Idee eines Konsenses Eingang in die Rechtslehren von Kant und  

Habermas? Ausgangspunkt ist das Prinzip der Autonomie. Dieses die Moderne beherr-

schende Prinzip bedeutet „eine selbstbewusste Praxis, in der sich die solidarische Selbst-

bestimmung aller mit der authentischen Selbstverwirklichung eines jedem einzelnen 

sollte verbinden können“.17 Das moderne Recht garantiert den Einzelnen einen Hand-

lungsraum, in dem sie sich frei für ein ethisches Programm, eine Weltanschauung, eine 

Glaubensgemeinschaft entscheiden und die dazugehörigen Praktiken durchführen kön-

nen. Die Grenzen dieses Handlungsraums, die dort liegen, wo die Verfolgung des eige-

nen Wohls nicht mehr im Einklang mit dem Wohl aller anderen steht, legen alle zusam-

men in einer Praxis solidarischer Selbstbestimmung fest. Das Diskursprinzip drückt den 

„Sinn postkonventioneller Begründungsforderungen“ (FuG 138) aus, wonach die ein-

zelnen allen Handlungsnormen, die ihren Freiheitsraum einschränken, ihre Zustimmung 

                                                 
17 Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt/M. 1993, S. 391. 



10 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

geben müssen. Hieraus leitet sich die Idee des Konsenses ab, auf der die Gültigkeit von 

sozialen Normen beruht. Aus der Verschränkung des Diskursprinzips mit der Rechts-

form ergibt sich das Demokratieprinzip, welches die Bedingung der Legitimität von 

Rechtsnormen angibt. Dabei übernimmt es kurzerhand die Konsensforderung des  

Diskursprinzips. 

Auch Kant geht vom modernen Autonomiebegriff aus. Innerhalb der Grenze, dass 

die Verfolgung des eigenen Wohls im Einklang mit dem Wohl aller anderen steht muss, 

hat der Einzelne das Recht auf „Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür“. 

Dies ist der Inhalt des einen Menschenrechts. Daraus folgt, dass der Einzelne den Nor-

men, die seinem Freiheitsraum einschränken, seine Zustimmung geben können muss. 

Kant führt die Idee des allgemeinen Willens jedoch nicht nur über das angeborene Men-

schenrecht, sondern auch über den volenti non fit iniuria-Grundsatz ein, wonach man 

sich selbst kein Unrecht zufügen kann. Zu klären wäre daher, in welchem Verhältnis 

beide Varianten stehen. Zu vermuten ist eine Art Arbeitsteilung zwischen beiden Vari-

anten, die sich an dem Ort zeigt, an dem Kant die jeweilige Variante verwendet. Das 

angeborene Menschenrecht führt Kant vor der Unterscheidung von Privat- und positi-

vem Recht ein. Das ermöglicht ihm, eine Idee des allgemeinen Willens zu entwickeln, 

die rechtliche Institutionen wie das Privateigentum ermöglicht, bevor die Menschen 

überhaupt in einen rechtlichen Zustand eintreten. Das Menschenrecht ist angeboren und 

kommt jedem Menschen zu, auch wenn er oder sie noch nicht in einen rechtlichen Zu-

stand eingetreten ist. Mit Hilfe des volenti-Grundsatzes dagegen beantwortet Kant die 

staatsrechtliche Frage, wer der vernunftrechtliche Souverän ist. Das ist nach Kant der-

jenige, der garantiert »richtiges« Recht setzt. Dazu benötigt er einen Begriff des »rich-

tigen« Rechts, der mit dem Allgemeinen Rechtsprinzip bereits vorliegt, auf das Kant auf 

diese Weise implizit zurückgreift. Warum aber begründet Kant den vernunftrechtlichen 

Souverän nicht direkt über das mit dem angeborenen Menschenrecht unmittelbar ver-

bundene Konsensprinzip? Diese Frage wird im Laufe dieser Untersuchung zu klären 

sein. 

 

3. Wo hat die Idee des Konsenses ihren Ort in den beiden Rechtslehren? Von der Ant-

wort auf diese Frage hängt es ab, ob die Idee eines Konsenses aller Bürgerinnen und 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  11 

 

 

Bürger ein unrealistischer Ausgangspunkt für eine Rechtstheorie ist oder nicht. Wird sie 

an einer Stelle verortet, die nur ein buchstäbliches Verständnis des Konsensprinzips zu-

lässt, dann wäre die Idee eines Konsenses in der Tat wegen ihrer Unvereinbarkeit mit 

der gesellschaftlichen Realität ein unbrauchbarer Ausgangspunkt. Ein faktischer Kon-

sens aller Bürgerinnen und Bürger ist für keine Rechtsnorm zu erwarten, so dass kein 

Rechtsgesetz legitim wäre. Umgekehrt würde die demokratische Dimension der Idee 

eines Konsenses verloren gehen, ließe sie nur ein hypothetisches Verständnis dieser Idee 

zu. Die Idee eines Konsenses muss daher innerhalb der Theoriearchitektonik an einem 

Ort angesiedelt werden, an dem das Konsensprinzip ernst genommen wird und die  

demokratische Dimension nicht verschüttgeht, also die Notwendigkeit der Teilhabe  

aller am Rechtsetzungsprozess nicht aufgegeben wird, ohne dass zugleich die faktische 

Zustimmung aller Bürgerinnen und Bürger erforderlich wird. Wie aber kann das  

Konsensprinzip ernst genommen werden, ohne dass es zugleich beim Wort genommen  

werden muss? 

Kant verortet die Idee eines Konsenses zunächst im Privatrecht und begründet mit 

seiner Hilfe einerseits das Privateigentum im Naturzustand und andererseits die Not-

wendigkeit, in den staatlichen Zustand zu treten. Interessanter ist hier der Ort, an dem 

Kant die Idee des Konsenses im Staatsrecht verortet. Im Staatsrecht unterscheidet Kant 

zwischen der idealen Republik, der respublica noumenon, und der „wahren Republik“, 

der respublica phaenomenon, der Republik in der Wirklichkeit. Die Idee des Konsenses 

findet sich in der idealen Republik. In der idealen Republik entwickelt Kant die Struk-

turelemente, die ein Staatswesen zur Republik machen. So begründet in der idealen Re-

publik der Konsens aller Bürger das Prinzip der Volkssouveränität. Kants Argument ist, 

dass garantiert rechtens nur eine Rechtsnorm sein kann, der alle Bürger zustimmen. An 

dieser Stelle hat die Idee des Konsenses ihren Ort im Staatsrecht: Sie begründet den 

vernunftrechtmäßigen Souverän: Und dieser ist die Gesamtheit der dem Recht Unter-

worfenen, das Volk. Entscheidend ist, dass das Konsensprinzip nur die Aufgabe hat, den 

vernunftrechtmäßigen Souverän zu begründen. Das Konsensprinzip selbst strahlt in 

Kants Rechtslehre nicht in die wirkliche Republik hinein und hat dort keine Bedeutung. 

Kants Grundlegung seiner Rechtslehre auf der Idee eines Konsenses wäre somit mit dem 

gesellschaftlichen Pluralismus vereinbar.  



12 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

In Habermas‘ Faktizität und Geltung ist die Idee des Konsenses Teil der Rekonstruk-

tion des Selbstverständnisses moderner Rechtsordnungen. Halten die Bürgerinnen und 

Bürger den Verfassungsstaat für eine legitime Ordnung, gehen sie davon aus, dass die 

Möglichkeit einer gewaltlosen Verständigung über politische Fragen besteht.18 Delibe-

rative Politik würde ihren Sinn verlieren, wenn die teilnehmenden Bürgerinnen und Bür-

ger nicht versuchen würden, sich gegenseitig von der Richtigkeit ihrer Ansichten zu 

überzeugen. Wie in jeder anderen argumentativen Praxis orientieren sich die Teilnehmer 

am Rechtsetzungsprozess deshalb an der Idee eines Konsenses. Die Unterstellung, dass 

es möglich sei, eine konsensfähige Lösung eines politischen Problems zu erzielen, ist 

eine der Bedingungen, die als erfüllt vorausgesetzt werden müssen, damit eine delibe-

rative gesetzgebende Praxis Sinn macht; wie die Beteiligten in einer einfachen Argu-

mentationspraxis die Argumentationsvoraussetzungen als ausreichend erfüllt unterstel-

len müssen. So macht eine Argumentationspraxis keinen Sinn, wenn die Beteiligten 

nicht zum Beispiel unterstellen würden, dass ihr Gegenüber auch glaubt, was es sagt. 

Auch Habermas‘ Rechtstheorie scheint daher mit dem gesellschaftlichen Pluralismus 

vereinbar zu sein, da die Idee des Konsenses nur als Orientierungspunkt für die Betei-

ligten an einer gesetzgebenden Praxis dient, die nur als eine Praxis der gewaltlosen Ver-

ständigung über die Lösung politischer Probleme Legitimität erzeugen kann.  

 

4. Wie begründen Kant und Habermas den demokratischen Charakter der Gesetzge-

bung? Diese Frage ist in dieser Studie von besonderer Bedeutung, erstens da Kant und 

Habermas den Zusammenhang von Recht und Demokratie aufzuweisen beabsichtigen; 

zweitens weil Ziel dieser Untersuchung ist, anhand der Rechtstheorien von Kant und 

Habermas zu zeigen, dass eine auf der Grundlage der Idee eines Konsenses aller Bürge-

rinnen und Bürger entwickelte Rechtstheorie mit dem Pluralismus moderner Gesell-

schaften vereinbar ist, ohne dass die Idee der Demokratie preisgegeben wird.  

Kant entwickelt in den Paragraphen des Staatsrechtsteils der Metaphysik der Sitten 

über die ideale Republik die Strukturelemente, die jedes wirkliche Staatswesen, um eine 

Republik zu sein, enthalten muss. Eines dieser Strukturelemente ist das über das  

                                                 
18 Jürgen Habermas: Replik auf Beiträge zu einem Symposium der Cardozo Law School, in: ders.: Die Einbe-

ziehung des Anderen, a.a.O., S. 324, im Folgenden zitiert als Replik. 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  13 

 

 

Konsensprinzip begründete Prinzip der Volkssouveränität. Die ideale Republik ist aber 

kein Ideal, dem sich die Wirklichkeit so weit wie möglich annähern muss. Die Struktur- 

elemente müssen in jeder wirklichen Republik verwirklicht sein, damit das Staatswesen 

eine Republik genannt werden kann. Das Strukturelement der Volksouveränität »über-

schreitet« so die Grenze zwischen idealer und wirklicher Republik und begründet den 

demokratischen Charakter der Gesetzgebung jeder wirklichen Republik.  

Habermas gewinnt das Demokratieprinzip durch die Verschränkung von Diskurs-

prinzip und Rechtsform. Diese Verschränkung rekonstruiert Habermas als den Prozess 

der Genese eines Systems der Rechte. In diesem Prozess entstehen auf der einen Seite 

die subjektiven Rechte auf individuelle Handlungsfreiheit und auf der anderen Seite die 

Rechte auf Teilhabe am rechtlich institutionalisierten Rechtsetzungsprozess, damit die 

Bürgerinnen und Bürger dort ihre kommunikative Freiheit zur Geltung bringen können. 

Diese Verschränkung wird angestoßen durch den Entschluss einer Gruppe von Men-

schen, sich eine moderne Verfassung zu geben. Dieses Unterfangen ist gleichbedeutend 

mit dem Versuch, das Recht auf ein modernes legitimatorisches Fundament zu setzen. 

Das sakrale Ethos, das bisher den staatlichen Institutionen und den Handlungsnormen 

Legitimation verliehen hatte, war zerbrochen und musste ersetzt werden; die Legitimi-

tätsgrundlage musste dem modernen Begründungsniveau angepasst werden. Die 

Gruppe Menschen fand also ein Rechtssystem vor, mit dessen Hilfe sie auch zukünftig 

ihr Zusammenleben regeln wollten. Dieses Rechtsystem benötigte aber zu Beginn der 

Moderne eine neue Legitimationsgrundlage, die dem post-traditionalen Begründungs-

niveau entsprach, welches das Diskursprinzip ausdrückt. 

 

5. Unter welchen Bedingungen ist ein Rechtsgesetz legitim? Eben wurde die These for-

muliert, dass in Kants Rechtslehre das Prinzip der Volkssouveränität als ein Strukturele-

ment der Republik die Grenze zwischen der idealen Republik und der wirklichen  

Republik überschreitet. Zugleich aber wird, um im Bild zu bleiben, die Idee des Kon-

senses aller Bürger an dieser Grenze »abgewiesen«. In der wirklichen Republik ist da-

rum ein Rechtsgesetz nicht nur dann legitim, wenn ihm alle Bürger zugestimmt haben, 

sondern auch schon, wenn es auf demokratische Weise zustande gekommen ist; gleich 

ob durch Mehrheitsbeschluss aller Bürger zusammen oder nur ihrer gewählten Vertreter. 



14 Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  

 

Auch müssen sich die gesetzgebenden Bürger nicht an der Idee eines Konsenses orien-

tieren, wenn sie Gesetzesentwürfe prüfen. 

Dies ist bei Habermas anders. Bei Habermas ist die Legitimität einer Rechtsnorm  

an den Konsens aller Bürgerinnen und Bürger gebunden. Da nicht zu erwarten ist,  

dass über Rechtsgesetze ein Konsens erzielt werden kann, kann von keinem Rechts- 

gesetz gesagt werden, dass es legitim ist. Allerdings kann nach der Diskurstheorie  

gesagt werden, dass ein durch Mehrheitsbeschluss der Parlamentarier zustande  

gekommenes Rechtsgesetz »vermutlich« legitim ist, wenn der Rechtsetzungs- 

prozess diskursiv gestaltet war. Darum müssen sich die Bürger und Bürgerinnen in  

ihrer Gesetzgebungspraxis an der Idee eines Konsenses orientieren. Sie müssen  

versuchen, die anderen durch Argumente von der Richtigkeit ihrer Ansicht zu über- 

zeugen. Die Idee eines Konsenses hat daher auch in der wirklichen Gesetzgebung  

Wirkungsmacht. Die Praxis der Gesetzgebung darf sich nicht zu weit vom Vorverständ-

nis der Bürger und Bürgerinnen vom Gesetzgebungsprozess entfernen. Ziel dieser  

Studie ist daher auch, die Bedingungen herauszuarbeiten, die nach der Diskurstheorie 

des Rechts erfüllt sein müssen, damit die Bürgerinnen und Bürger ein Rechtsgesetz  

als legitim erachten. Wie weit kann die wirkliche Gesetzgebung von einer konsensualen 

Lösung politischer Probleme abweichen, ohne dass die Legitimität eines Rechts- 

gesetzes leidet? 

* * * 

Anhand dieser fünf Leitfragen wird im ersten Teil dieser Studie die Kantische  

Rechtstheorie untersucht. Hauptuntersuchungsgegenstand ist die Metaphysik der  

Sitten, genauer: die Metaphysischen Anfangsgründe der Rechtslehre. Die weiteren  

bekannten Texte Kants zur Rechtsphilosophie wie Über den Gemeinspruch: Das  

mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis19, Zum ewigen  

Frieden20 oder Der Streit der Fakultäten21 werden nur ergänzend herangezogen. 

                                                 
19 Immanuel Kant: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis, 

Werkausgabe Bd. XI, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M. 51982 (im Folgenden zitiert als Gemein-

spruch). 
20 Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Werkausgabe Bd. XI, a.a.O. (im Folgen-

den zitiert als ZeF). 
21 Immanuel Kant: Der Streit der Fakultäten, Werkausgabe Bd. XI, a.a.O. (im Folgenden zitiert als SdF). 



Einleitung: Wenn alle zustimmen können sollen  15 

 

 

Thema des zweiten Teiles ist die Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaates. 

Hauptuntersuchungsgegenstand ist Faktizität und Geltung. Ergänzend herangezogen 

werden auch Habermas‘ spätere, entweder einzelne Thesen erläuternde Texte zur 

Rechtstheorie wie Über den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und  

Demokratie22 oder umfassendere Antworten auf verschiedene Kritiken wie die Replik 

auf Beiträge zu einem Symposium der Cardozo Law School, aber auch spätere philo- 

sophische Aufsätze, die Habermas‘ Verständnis einzelner Begriffe wie den der rationa-

len Akzeptabilität oder der Richtigkeit erläutern.23 

 

                                                 
22 Jürgen Habermas: Über den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demokratie, in: ders.: Die Einbe-

ziehung des Anderen, a.a.O. 
23 Z.B. die gesammelten Aufsätze in Jürgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze, 

Frankfurt/M. 1999. 



  

 

 

 

 

Teil 1 

 

Die Rechts- und Staats-
lehre Immanuel Kants 



  

 
Das erste Kapitel des ersten Teils dieser Studie über Kants Rechts- und Staatslehre be-

fasst sich mit der Frage nach dem Verhältnis von Recht und Moral in der Kantischen 

praktischen Philosophie. Dabei wird die Struktur der Metaphysik der Sitten und das Ver-

hältnis von Obersten Sittengesetz, Allgemeinem Rechtsprinzip und Obersten Tugend-

prinzip genauer in den Blick genommen. Anschließend werden im zweiten Kapitel die 

konsenstheoretischen Grundlagen der Kantischen Rechtstheorie kurz beleuchtet, indem 

die verschiedenen Erscheinungsformen sowie die konstitutive und die regulative Funk-

tion der Idee eines allgemeinen Willens unterschieden werden. Das dritte Kapitel wid-

met sich dem Privatrechtsteil der Metaphysik der Sitten und dem Verhältnis des Privat- 

oder Vernunftrechts zum positiven Recht sowie Kants Eigentumstheorie und seiner Ver-

sion des Naturzustandstheorems. Die Kapitel vier und fünf haben das Kantische Staats-

recht zum Thema. Hier geht es um die Klärung der Gründe für die doppelte Ableitung 

des vernunftrechtlichen Souveräns und die Bestimmung der Momente der Republik, 

aber im Wesentlichen um die Rolle des (a priori) vereinigten Volkswillens in vor- 

republikanischen Staatswesen und in der Republik.  

Kap. 1: Recht und Moral bei Kant  

Für ein richtiges Verständnis des Verhältnisses von Recht und Moral bei Kant ist es 

unabdingbar, sich zunächst den Aufbau der Metaphysik der Sitten zu vergegenwärtigen. 

Die Metaphysik der Sitten besteht aus zwei Teilen: den Metaphysischen Anfangsgrün-

den der Rechtslehre und den Metaphysischen Anfangsgründen der Tugendlehre. Letz-

tere haben die Ethik Kants zum Thema. Dabei handelt es sich um den Normbereich, der 

heute gewöhnlich als Moral bezeichnet wird. Mit dem Begriff der »Moral« ist bei Kant 

der Teil seiner praktischen Philosophie bezeichnet, welcher der Unterscheidung von 

Recht und Ethik vorausliegt und Thema der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und 

der Kritik der praktischen Vernunft ist. In der Metaphysik der Sitten handelt Kant die 

Ergebnisse aus der Grundlegung und der zweiten Kritik im Abschnitt über die „Vor- 

begriffe zur Metaphysik der Sitten“ ab. Zu diesen gehört der Oberste Grundsatz der  

Sittenlehre: 

„[H]andle nach einer Maxime, die zugleich als allgemeines Gesetz gelten 

kann. – Jede Maxime, die sich hierzu nicht qualifiziert, ist der Moral zuwi-

der.“ (MdS Einl., IV, 332) 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature 2019
D. Breitenband, Konsens – der Grund der Legitimität, Juridicum – Schriften
zur Rechtsphilosophie, https://doi.org/10.1007/978-3-658-23272-6_2

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-23272-6_2&domain=pdf


20 1. Teil: Die Rechts- und Staatslehre Immanuel Kants 

 

Das Oberste Sittengesetz ist unschwer als »der« Kategorische Imperativ aus der Grund-

legung zur Metaphysik der Sitten24 zu erkennen und wird von Kant auch als »morali-

scher Imperativ« bezeichnet, so wie an folgender, oft zitierter Textstelle: 

„Wir kennen unsere eigene Freiheit (von der alle moralischen Pflichten, mit-

hin auch alle Rechte sowohl als Pflichten ausgehen) nur durch den morali-

schen Imperativ, welcher ein pflichtgebietender Satz ist, aus welchem nach-

her das Vermögen, andere zu verpflichten, d.i. der Begriff des Rechts, entwi-

ckelt werden kann“ (MdS Eint. I, 347). 

Für das Verhältnis von Recht und Moral interessant sind zwei Feststellungen, die Kant 

hier trifft. (1) „Wir kennen unsere eigene Freiheit ... nur durch den moralischen Impera-

tiv“ und (2) „aus welchem nachher … der Begriff des Rechts … entwickelt werden 

kann.“  

(1) Kant stellt hier klar, warum sich die Rechtslehre auf die Moralphilosophie bezie-

hen muss. Die Rechtslehre setzt die Freiheit des Rechtsubjekts voraus, ansonsten könnte 

eine Handlung, „die alsdann Tat (factum) heißt“, dem Urheber nicht zugerechnet wer-

den können (MdS Einl. IV., 334).25 Würde eine Person nur unter Naturgesetzen stehen, 

könnte sie nicht verpflichtet werden, bestimmte Handlungen zu unterlassen.26 

Kant weist in der Einleitung zur Metaphysik der Sitten darauf hin, dass er mit Hilfe 

des Grundgesetzes der praktischen Philosophie die Freiheit als „eine Kausalität der  

reinen Vernunft, unabhängig von allen empirischen Bedingungen … und einen reinen 

Willen in uns“ (MdS Einl., IV, 327) aufgewiesen habe. Die Schwierigkeit dabei war, 

dass die Freiheit den Menschen weder unmittelbar bewusst, noch durch Erfahrung  

erschließbar sei. Jedoch, so Kant, weisen Freiheit und moralische Gesetze wechselseitig 

aufeinander zurück.27 Und die moralischen Gesetze sind den Menschen aufgrund der 

Notwendigkeit, womit die Vernunft sie den Subjekten vorschreibt, unmittelbar  

                                                 
24 „[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz 

werde.“ (Immanuel Kant: Grundlegung der Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Bd. VII, a.a.O., S. 51) Schon 

hier bezeichnet Kant den Kategorischen Imperativ als „Imperativ der Sittlichkeit“ (ibid., S. 47). In der Kritik 

der praktischen Vernunft lautet das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft: „Handle so, daß die Maxime 

deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“ (Immanuel Kant: 

Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe Bd. VII, a.a.O., § 7, S. 140, im Folgenden als KpV zitiert) 
25 So sagt Kant hinsichtlich des Verbrechers: Wenn man die Maxime des Verbrechers „von einem sinnlichen 

Antrieb ableitete, so wäre sie nicht von ihm, als einem freien Wesen, begangen, und könnte ihm nicht zuge-

rechnet werden“ (MdS, Allg. Anm. A, S. 441 Fußnote).  
26 „Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegründetes moralisches Gesetz gibt, sondern alles, was geschieht 

oder geschehen kann, bloßer Mechanismus der Natur ist, so ist ... der Rechtsbegriff ein sachleerer Gedanke.“ 

(ZeF, S. 232) 
27 KpV, § 6 Anm., S. 139. 



Kap. 1: Recht und Moral bei Kant 21 

 

 

bewusst.28 Die objektive Form eines Gesetzes zu denken, die nach dem Grundgesetz der 

reinen praktischen Vernunft das Kriterium für die moralische Zulässigkeit einer Maxime 

ist, ist nicht unmöglich. 

Das Bewusstsein vom Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft nennt Kant ein 

„Faktum der Vernunft“ (KpV § 7 Anm., 141). Mit diesem Begriff des »Faktums« rea-

giert Kant auf seine Erkenntnis, dass das Oberste Sittengesetz nicht deduktiv begründet 

werden kann und seine »Existenz« als evident angesehen werden muss. Nach mehreren 

gescheiterten Versuchen, das Sittengesetz aus der Vernunft zu deduzieren, sah Kant nur 

noch den Ausweg, die „sittliche Einsicht“, der „das Gute, das sie billigt, »in Evidenz« 

legitim ist, als „reine Faktizität“ hinzunehmen.29 Mit dem Begriff eines unleugbaren 

Faktums wolle Kant sagen, dass kein Mensch leugnen kann, die Gültigkeit des reinen 

praktischen Vernunftgesetzes zu wollen, wenn man ihn darauf aufmerksam machen 

würde, was mit dem Vernunftgesetz gewollt ist.30 Wenn Menschen beurteilen, ob ihre 

Handlungen dem Obersten Sittengesetz entsprechen oder nicht, werden sie, so Michael 

Wolff, kein Urteil abgeben, „aus dessen Analyse sich nicht ergibt, dass sie die zur  

jeweiligen Handlung gehörende Willensmaxime nach einem Kriterium beurteilen, über 

das sie in ihrer eigenen »Vernunft« … und mit ihrem eigenen »reinen«, das heißt nicht-

empirischen Willen verfügen. Dass sie den Besitz dieses Kriteriums nicht verleugnen 

können, bedeutet, dass sie das Faktum der Vernunft nicht verleugnen können.“31 Ob 

Kant damit letztlich „Zuflucht zur »Faktizität« des sittlichen Bewußtseins“32 nimmt oder 

es ihm doch gelingt, eine „befriedigende Antwort auf den berechtigten Gebrauch des 

                                                 
28 Ibid. 
29 Siehe hierzu Dieter Henrich: Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der Vernunft, 

in: Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, hrsg. v. Gerold Prauss, Köln 1973, hier 

S. 228. „In der sittlichen Einsicht ist die Legitimität des Guten nicht zu übersteigen oder zu überfragen.“ (ibid., 

S. 229) 
30 Michael Wolff: Warum das Faktum der Vernunft ein Faktum ist. Auflösung einiger Verständnisschwierigkei-

ten in Kants Grundlegung der Moral, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2009, S. 538. 
31 Ibid., S. 538 f. 
32 So die Kritik von Ralf Buttermann an Wolffs Interpretation in: Ralf Buttermann: Die Fiktion des Faktums. 

Kants Suche nach einer Rechtswissenschaft. Erwägungen zu Begründung und Reichweite der kantischen 

Rechtsphilosophie, Würzburg 2011, S. 194. Kants Konzeption sei nach Buttermann dagegen dadurch gekenn-

zeichnet, dass »Vernunft« durch die Beschränkung auf bestimmte Bedingungen erfolgt, die es ermöglichen, 

von der Realität einer reinen Vernunft zu sprechen. Jenseits der Explikation dieser Bedingungen gibt es keine 

Evidenzen auf die zurückgegriffen werden könnte. Durchaus zirkelhaft versichere sich das frei handelnde 

Subjekt „durch die Exposition des Sittengesetzes“ der Momente, durch welche die reine Vernunft „unter der 

Voraussetzung der Möglichkeit freier Willensbestimmbarkeit“ praktisch wird. Zugleich ist das praktische  

Gesetz Voraussetzung, um den Begriff eines durch reine Vernunft bestimmbaren Willens zu formulieren 

(ibid., S. 197 f.). 



22 1. Teil: Die Rechts- und Staatslehre Immanuel Kants 

 

Gesetzes“33 zu geben, diese Frage kann hier nicht abschließend beantwortet werden.34 

Für den Fortgang der Untersuchung soll Letzteres vorausgesetzt werden.  

Entscheidend ist die Kantische Feststellung, dass die „bloße Form des Gesetzes“ von 

der Vernunft vorgestellt werden kann, auch wenn sie „kein Gegenstand der Sinne“ ist, 

weshalb sie nicht „unter die Erscheinungen gehört“. Ein Wille, der das Gesetz zu seinem 

Bestimmungsgrund macht, muss daher „als gänzlich unabhängig von dem Naturgesetz 

der Erscheinungen, nämlich dem Gesetze der Kausalität“ gedacht werden. Eine solche 

Unabhängigkeit heißt nach Kant Freiheit. Ein „Wille, dem die bloße gesetzgebende 

Form der Maxime allein zum Gesetze dienen kann“, ist demnach ein freier Wille (KpV 

§ 5, 138). Das moralische Gesetz beweist folglich die Möglichkeit von Freiheit: „Das 

moralische Gesetz ist in der Tat ein Gesetz der Kausalität durch Freiheit“ (KpV 162).35 

Daher „kennen wir“ durch den moralischen Imperativ unsere Freiheit, weshalb die 

Rechtslehre Bezug auf ihn nehmen muss. 

(2) Nach dem obigen Zitat kann aus dem moralischen Imperativ „das Vermögen,  

andere zu verpflichten, d.i. der Begriff des Rechts, entwickelt werden“. Hier stellt Kant 

einen direkten Bezug zwischen dem Obersten Sittengesetz und dem Allgemeinen 

Rechtsprinzip36 bzw. dem Allgemeinen Rechtsgesetz37 her. Wie aber ist dieses „ent- 

wickeln“ zu verstehen? Hat Kant das Allgemeine Rechtsprinzip durch „Einschränkung“ 

aus dem Obersten Sittengesetz gewonnen, wie Habermas meint?38 Denn das Recht be-

zieht sich nur auf das „äußere … Verhältnis einer Person gegen eine andere“ (MdS Einl. 

RL § B, 337) und weder auf das Bedürfnis einer Person noch auf den Zweck einer Hand-

lung. Daher stehe der Kategorische Imperativ „im Hintergrund“, wenn im Allgemeinen 

                                                 
33 Ibid., S. 201. 
34 „Mit dem »transzendentalen Faktum« des Sittengesetzes, dem Ankergrund jeder deontolgischen Moral, beruft 

sich Kant … auf ein phänomenologisch überzeugendendes Beispiel von Hintergrundwissen. Das merkwür-

dige Faktum eines Gefühls unbedingter Verpflichtung, das die ganze Beweislast tragen soll, unterscheidet 

sich … von anderen, deskriptiv erhobenen Tatsachen dadurch, dass es nur im Vollzugsmodus mitthematisiert 

werden kann.“ (Jürgen Habermas: Von den Weltbildern zur Lebenswelt, in: ders.: Nachmetaphysisches Den-

ken II. Aufsätze und Repliken, Frankfurt/M. 2012, S. 39, Herv. i. Orig.) 
35 „Sich als ein frei handelndes Wesen, und doch von dem, einem solchen angemessenen, Gesetze (dem mora-

lischen) entbunden denken, wäre so viel als eine ohne alle Gesetze wirkende Ursache denken (denn die Be-

stimmung nach Naturgesetzen fällt der Freiheit halber weg): welches sich widerspricht“ (Immanuel Kant: Die 

Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 1.Stück, Werkausgabe VIII, a.a.O., S. 683). 
36 „Eine jede Handlung ist recht, die oder nach deren Maxime die Freiheit der Willkür eines jeden mit jeder-

manns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann etc.“ (MdS Einl. RL § C, S. 337) 
37 „[H]andle äußerlich so, dass der freie Gebrauch deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem 

allgemeinen Gesetz zusammen bestehen könne“ (MdS § C, S. 338). 
38 FuG, S. 136. 



Kap. 1: Recht und Moral bei Kant 23 

 

 

Rechtsprinzip das allgemeine Gesetz die Last der Legitimation positiven Rechts trägt. 

Da Habermas den Kategorischen Imperativ als ein Prinzip der personalen Moral be-

trachtet, führt dies aus seiner Sicht zu einer Unterordnung des Rechts unter die Moral39 

und zu einem moralischen begründeten Menschenrecht40 und System an Privatrechten41. 

Diese Interpretation setzt aber voraus, dass 1) das Allgemeine Rechtsprinzip eben aus 

dem Kategorischen Imperativ durch Einschränkung »gewonnen« wird und 2) der Kate-

gorische Imperativ als Prinzip der personalen Moral zu verstehen ist. 

Im Folgenden soll in drei Schritten das Verhältnis von Sittengesetz und Rechtsprinzip 

rekonstruiert werden. Im ersten Schritt soll auf den theoretischen Status der Rechtslehre 

Kants hingewiesen werden. Nicht umsonst bezeichnet Kant die beiden Teile der Meta-

physik der Sitten als »Metaphysische Anfangsgründe«, in Anlehnung an die Meta- 

physischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft.42 Um zu verstehen, was Kant damit 

meint, muss man, da er dies in der Metaphysik der Sitten nicht tiefergehend erläutert, 

auf die Vorrede der Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft zurück-

greifen. Dort sagt Kant, dass die „allgemeine Metaphysik“ (gemeint ist die reine theo-

retische Philosophie) immer dann, wenn sie durch Beispiele Bedeutung bedarf, sich der 

„Formen und Prinzipien“ der äußeren Anschauung bedienen muss. Dazu bedarf es eine 

„abgesonderten Metaphysik der äußeren Anschauung“, die die „Begriffe und Lehrsätze 

der … Transzendentalphilosophie“ realisiert. Dabei heißt „realisieren“ einer „bloßen 

Gedankenform“ Sinn und Bedeutung zu geben.43 Die Metaphysik muss, um die Existenz 

und Bedeutung ihrer „reinen Verstandesbegriffe“ zu zeigen, auf Beispiele aus dem  

Bereich der Anschauung zurückgreifen. Da ein Bezug auf die Empirie im Rahmen der  

reinen theoretischen Philosophie nicht möglich ist, bedarf es der Metaphysischen  

Anfangsgründe. Sie zeigen, dass die Grundbegriffe der Metaphysik (im Falle der  

                                                 
39 FuG, S. 153. 
40 FuG, S. 122 f. 
41 FuG, S. 130 f. 
42 Zu Kants Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft siehe Holger Lyre: Kants "Metaphysische 

Anfangsgründe der Naturwissenschaft": gestern und heute, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2006. 
43 „Es ist auch in der Tat sehr merkwürdig (kann aber hier nicht ausführlich vor Augen gelegt werden), daß die 

allgemeine Metaphysik in allen Fällen, wo sie Beispiele (Anschauungen) bedarf, um ihren reinen Verstandes-

begriffen Bedeutung zu verschaffen, diese jederzeit aus der allgemeinen Körperlehre, mithin von der Form 

und den Prinzipien der äußeren Anschauung hernehmen müsse… Und so tut eine abgesonderte Metaphysik 

der körperlichen Natur der allgemeinen vortreffliche und unentbehrliche Dienste, indem sie Beispiele (Fälle 

in concreto) herbeischafft, die Begriffe und Lehrsätze der letzteren (eigentlich der Transzendentalphilosophie) 

zu realisieren, d.i. einer bloßen Gedankenform Sinn und Bedeutung unterzulegen.“ (Immanuel Kant: Meta-

physische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Werkausgabe Bd. IX, a.a.O., S. 23 f.) 


