
Frank & Timme

Ravenna. Die Botschaft seiner Bilder

Wilhelm Schmidt

T h e o l o g i e / R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t

Verlag für wissenschaftliche Literatur



Wilhelm Schmidt: Ravenna. Die Botschaft seiner Bilder



Theologie / Religionswissenschaft, Band 6



Wilhelm Schmidt

Ravenna. 
Die Botschaft seiner Bilder

Verlag für wissenschaftliche Literatur



ISBN 978-3-86596-067-2

© Frank & Timme GmbH Verlag für wissenschaftliche Literatur
Berlin 2009. Alle Rechte vorbehalten.

Das Werk einschließlich aller Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts-
gesetzes ist ohne Zustimmung des  Verlags unzulässig und strafbar. 
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen,  Übersetzungen, 
Mikro  verfilmungen und die Einspeicherung und Ver arbeitung  in 
elektronischen Systemen.

Herstellung durch das atelier eilenberger, Leipzig.
Printed in Germany.
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier.

www.frank-timme.de

Umschlagabbildung: wikimedia



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 5

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 13
Ravenna 13
Mosaik 14
Das Bild 16

Das Baptisterium der Kathedrale 21
Außenbau und Innenbau 21
Oktogon und Baldachin 22
Der goldene Grund 31
Die Taufe Jesu im Jordan 33
Apostel 37
Altäre und Throne 48
Weissagung und Erfüllung 57
Der Raum unserer Taufe 61

San Apollinare Nuovo 66
Um 500 66
Felix Ravenna 68
Der Opfergang 70
Menschgeburt und Auferstehung 81
Patres fidei 83
Depositum fidei 86

San Apollinare in Classe  125



6 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

San Vitale 140
Das imperiale Oktogon 140
Das Lamm im Baldachin 146
Die heilige Eucharistie 152
Christus Kosmokrator 200
Der Triumphbogen 204
Über dem Altar des Meßopfers 206

Das Grabmal der Galla Placidia  208

Anmerkungen 239



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 7

Baptisterium der Kathedrale

Taufe Christi

Apostel – Thron und Altar



8 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

San Apollinare Nuovo

Die Südwand: Zug der heiligen Männer

Die Nordwand: Zug der heiligen Frauen



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 9

Evangelienbilder in S. Apollinare

Samariterin am Brunnen

Das Gericht



10 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

Heilung des Gelähmten

Anklage vor Pilatus



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 11

Appolinaris – Prediger und Hirte

San Apollinare in Classe





© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 13

Einleitung | 

| 1 | Ravenna

Ravenna, die alte Stadt, wohl der ältesten eine im Abendland, wurde 
als Zuflucht gegründet. Flüchtige, raffender Gewalt Ausweichende 
 haben sie in den Lagunen des vormals bis in diese Gegend sich er-
streckenden Mündungsdeltas des Po-Flusses erbaut, gegen das feind-
liche Festland durch unwegsame Sümpfe und Wasserarme geschützt. 
Der Gunst und Ungunst dieser Lage verdankt Ravenna sein beson-
deres Geschick und seine Geschichte. Die Stadt Ravenna hat wohl in 
allen Epochen der abendländischen Geschichte ihr Dasein gehabt, 
aber sie lag abseits, und es fand sich kein Anlaß, ihrer Erwähnung 
zu tun als allenfalls unter Flüchtigen, die eine Zuflucht suchten. Ge-
legentlich wurde gar auch noch die Zuflucht ins dunkle Gegenteil ge-
kehrt: den Römern galt Ravenna als Ort der Verbannung und Ge-
fangensetzung.

Aber einmal in den Jahrtausenden seiner Geschichte hatte Ravenna 
eine hohe Zeit – ein gutes Jahrhundert lang: als die Krone von Caesars 
Reich (Caesars, welcher von Ravenna aus über den Rubikon ging), als 
die Krone des Imperium Romanum einer Zuflucht bedurfte. Die bot 
ihr Ravenna, die Unzugängliche, und barg in ihren grauen, schmuck-
losen Mauern das Kleinod.

Aus dieser hohen Zeit, aus diesem einen Jahrhundert – von Galla 
Placidia, der Kaiserin, bis zu Theoderich, dem großen König, und zum 
Untergang der Goten – stammt das Kleinod, welches Ravenna heute 
noch in seinen grauen, glanzlosen Mauern birgt. Gunst und Ungunst 
der Lage Ravennas haben es bewahrt vor zerstörenden Feinden und 
verändernden Freunden. Die längste Zeit war Ravenna mit seinen 
 Mosaikbildern vergessen. Doch als Zuflucht, scheint’s, blieb es in Erin-
nerung. Mag es sich zufällig so ergeben haben: aber es gehört zum 



14 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

heimlichen Glück der Geschichte Ravennas, daß als ein aus seiner 
 Heimatstadt Verbannter Dante Alighieri in Ravenna seine letzte Zu-
flucht fand.

Inzwischen hat sich in der Welt manches geändert. Auch der Po 
mündet nicht mehr bei Ravenna ins Meer. Die unwirtlichen Sümpfe 
sind fruchtbares Ackerland geworden. Die Wasser des Meeres sind von 
der Stadt abgerückt, und tüchtiges und lautes Leben erfüllt und um-
braust die uralte Stadt. Auch was den Menschen feindselig bedrängt, 
hat seine Gestalt und Erscheinung verändert. Geblieben ist, daß der 
Mensch einer Zuflucht bedarf – und geblieben ist auch, daß Ravenna 
in seinen Sinn-Bildern den Sinn suchenden Wanderern eine Zuflucht 
bietet.

Auf den folgenden Blättern, welche von den ravennatischen Mosaiken 
handeln, soll nun nicht der Weg der Geschichte, auch nicht der Kunst-
geschichte, nachgezeichnet werden (wozu es anderer Kompetenz be-
dürfte), sondern es soll – sei erlaubt zu sagen – der Weg des Heils auf-
gezeigt werden, wie er sich in den ravennatischen Bildern dargestellt 
hat. Darum wollen wir den Leser und Betrachter nicht den Weg der 
historischen Abfolge führen, sondern den geistlichen Pfad von der 
Taufe durch die das Leben begleitenden Mysterien der Kirche bis zum 
Trost im Tode: den Pfad unter dem splendor majestatis – im Glanz der 
Herrlichkeit Gottes.

| 2 | Mosaik

Der Mosaikstein ist ein Kunstmittel wie andere und gehört in eine Rei-
he mit der Farbe des Malers, dem Stein, dem Ton und Erz der Bildhau-
er. Doch muß in dieser Reihe sogleich eine Unterscheidung vorgenom-
men werden: es wird aus dem Stein ein Bild gehauen, aber mit der 
Farbe gemalt. Der Mosaikstein nun, obwohl ein Stein, gehört mit der 



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 15

Farbe zusammen, so scheint es, wie die Farbe ein Mittel, nicht Materie, 
welche selber zur Gestalt wird.

Solcherweise, als Mittel, kann ein Maler, wenn er sich dem strengen 
Gesetz dieses Mittels beugt, den Mosaikstein benutzen wie Stift und 
Farbe. Und so ist er auch gebraucht worden. Der Mosaikstein mag sich 
dem Künstler angeboten haben, weil die Dauerhaftigkeit des Stoffes 
eine Verwendung erlaubte, wie die Farbe sie nicht ähnlich bot, und 
selbst Fußböden als Bildfläche gewählt werden konnten – oder auch, 
weil die Kraft seiner spiegelnden Farben zusammen mit dem einfallen-
den Licht einzigartige Wirkungen schenkte – oder aber auch, weil er 
ein gar strenges Gesetz der Darstellung verlangt und die höhere Kraft 
der Gestaltung einem strengeren Gesetz zu genügen suchte.

Nun aber ist der Mosaikstein, obwohl der Farbe zugehörig, den-
noch ein Stein und fand seine besondere Verwendung als Farbe, weil er 
ein Stein ist. Und also ist eine weitere Distinktion vonnöten, um den 
Mosaikstein unter den Mitteln und Materien der Kunst genauer zu 
kennzeichnen, denn er gehört beiden zu: den Mitteln und der Materie, 
und das auf eine eigenartige und einzigartige Weise.

Der Mosaikstein ist ein Stein und ist doch nicht so, wie ein Stein ist: 
denn er glänzt, er leuchtet und strahlt – und das in einem lebendigen 
Licht, wie es wohl von den Sternen, aber nicht von den Steinen kommt. 
Denn wie das Licht zum Leben, so gehört der Stein zum Tod. Der Stein 
ist dem Leben abhold. Er bietet sich an, Sinnbild für das Tote zu sein. 
Er ist unfruchtbar, hart und schwer: lastend im Gewicht der Erstorben-
heit. Der Stein, sehr groß, verschließt des Grabes Tür. Wenn aber die 
Steine leuchten, ist etwas Unerwartbares angebrochen: die Erweckung 
des Toten.

Der Mosaikstein ist ein leuchtender Stein: er ist zum Edelstein ge-
worden, von welchem es heißt, daß aus ihm das himmlische Jerusalem, 
die Stadt des lebendigen Gottes, gebaut sei. Im Mosaikstein ist aus dem 
Stein der Erde etwas geworden, was er von sich aus, von Natur, nicht 
ist. Er ist mehr geworden, als er sein kann – um ein Unendliches mehr: 



16 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

verwandelt zu einer neuen Kreatur. Der Mosaikstein selber, ehe er 
noch zu einem Sinnbild verwendet worden, ist schon ein Sinnbild. 
Sinnbild der verklärten Welt – Steine, die mit ihrem schweren Tod in 
die Herrlichkeit Gottes gefallen sind und nun leuchten wie die Sterne 
in des Himmels Licht.

Nun haben gewiß nicht die christlichen Künstler den Mosaikstein 
als Kunstmittel erfunden. Aber er bot sich ihnen an als ein wahrhaft 
geeignetes Mittel, in seiner Art dem heiligen Geheimnis gemäß, das in 
einer christlichen Theologie zur Darstellung und Mitteilung drängt. 
Seine Eigenart gehört schon in das Mysterium und ist schon von ihm 
durchdrungen. Hier ist sozusagen schon der Buchstabe vom Sinn der 
Aussage gestaltet.

Doch auch zur Farbe steht der Mosaikstein in einem sonderlichen 
Verhältnis. Er ist farbiger, als Farbe sonst sein kann: weil er in der be-
sonderen Gunst des Lichtes steht. Das Licht aber ist Herr der Farbe, 
und die Farbe steht im Gehorsam des Lichtes. Der Mosaikstein ist far-
bigste Farbe; denn er ist die gehorsamste und vertrauteste Antwort auf 
das Licht. Auch darum bietet sich der Mosaikstein an, wenn die Ge-
heimnisse des Lichts dargestellt werden sollen, die Mysterien des wah-
ren Lichtes, das alle Menschen erleuchtet – des Lichtes, in dem wir das 
Licht sehen, welches die Welt verklärt.

| 3 | Das Bild 

Das Bild, von Händen gebildet und vor Augen gestellt, sichtbar und 
zum Sehen reizend – es steht in einem aufsehenerregenden Verhältnis 
zum Unsichtbaren: denn das Bild, obwohl von allen Hervorbrin gungen 
der Kunst am weitesten von der das Werk bewirkenden Idee entfernt, 
ihr  diametral, durch das ganze Maß des Möglichen gegenübergestellt, 
und sie, die ganz und gar  geistige, bis zum Gegenstand ver dinglicht 
und wahrhaftig dem Ding scheinbar näher verwandt als dem Gedan-



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 17

ken; vom Ton, vom Wort und von der Gebärde auf das entschiedenste 
sich unterscheidend durch seine Sachlichkeit, seine Dinghaftigkeit – 
und deshalb ja auch zuweilen dem Gewissen, dieser geheimnisvollen 
Mitwisserschaft am Überirdischen, bedenklich dinglich und besorgnis-
erregend greifbar und im genauesten Sinne handwerklich und vorhan-
den, ja, eben vielzusehr vorhanden und vor Augen, vielzusehr  daseiend 
und konkret, zusammengewachsen zur fest begrenzten Gestalt –  dieses 
solchermaßen und noch durch vieles Weitere als weitester Ge gensatz 
zum Logos zu bezeichnende Bild hat eine ursprüngliche, eine auf in-
nigst bindender  Verwandtschaft beruhende Affinität zum Übersinnli-
chen, zum Metaphysischen, zu Gott und dem Göttlichen: Von allen 
Werken menschlicher Kunstfertigkeit steht das Bild der Verwechslung 
mit dem Unsichtbaren, mit dem, was „nicht mit Händen gemacht ist“, 
am nächsten: es kann zum Götterbild werden; das Bild, es kann – kaum 
zu denken! – verwechselt werden mit dem Gotte.

Das wahrhaft Irrige und bestürzend Fehlerhafte dieser möglichen 
Verwechslung deutet zugleich, da ja nie und nimmer das Falsche die 
einzige Möglichkeit des Vorkommenden ist, den besonderen Rang des 
Bildes an, welcher auch im Richtigen zur Geltung kommen kann. Das 
 Richtige aber, dem unverfälschten Wesen des Bildes gemäß, ist die ein-
sichtige Deutlichkeit, das Unsichtbare darzustellen, das Allumfassen-
de in überschaubare Gestalt zu bringen und das dem unvermittelten 
Zugriff Unfaßliche begreifbar zu machen. Der bedeutenden Möglich-
keit, den weitestmöglichen Abstand zwischen der Wahrheit Gottes 
und dem Schein des Bildes zu übersehen, das Geschöpf mit dem Schöp-
fer zu verwechseln und das steinerne, hölzerne, auf die Wand oder eine 
Tafel gemalte Bild zum Götzen zu erheben und in dieser Erhebung 
gänzlich zu verfälschen, entspricht die andere Möglichkeit, ebenso im 
höchsten Maße bedeutend: im Anschauen des  Bildes das Scheinbare 
zu vergessen, das Sichtbare zu übersehen und zu durchschauen und so 
des wahrhaft Seienden und wesenhaft Unsichtbaren ansichtig und 
inne zu werden.



18 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

Wie immer dies zu begründen und des Weiteren zu erläutern sein mag 
(man braucht den Fluß der Gedanken nur eine kleine Weile anzuhal-
ten, um sogleich eine drückende Stauung des hierzu allseits Herbei-
strömenden zu gewahren: hat doch schon Platon das ganz und gar 
nicht irdene, das überirdische, das göttliche und eigentliche Wesen 
der Dinge nun gerade wieder Idee, das Urbild genannt! Und ist doch 
Theorie, deren als unwirklich beurteilter Geistigkeit, deren reiner 
Gedanklichkeit gern die reelle Praxis des sichtbar und greifbar sich 
abspielenden Erdendaseins entgegen gesetzt wird, ursprünglich die 
feierliche Prozession nach Olympia, die Festgesandtschaft nach Delos, 
der hochoffizielle Staatsbesuch zusammenstehender Gemeinwesen 
und alles festliche Schaugepränge, dazu angestellt, die dem Menschen 
geziemende Gesinnung, seine Bundestreue, seine Ehrfurcht vor den 
Göttern zur Anschauung zu bringen! Und haben doch schon lange 
zu vor die Hebräer, für deren Gottesbild die Unsichtbarkeit Gottes so 
charakteristisch ist, daß sie den Rang eines Namens erhielt –  haben 
doch gar diese dem Idol in einzigartiger Weise abholden Hebräer den 
unerhörten Satz gewagt, daß Gott, der Herr aller Welten und ganz 
Unsicht bare, den Menschen geschaffen habe sich zum Bilde! Im 
Evangelium Sankt Johannis aber heißt es: das Wort, der Logos, der 
bei Gott und göttlich war, ward Fleisch, ward ein Menschenbild und 

„wir sahen Seine Herrlichkeit“!)

und was weiter die Fülle noch zur Begründung und Erklärung beige-
bracht werden mag – man wird gut daran tun, bei der Betrachtung der 
Bilder größerer Möglichkeiten, bedeutsamerer Bedeutungen gewärtig 
zu sein – zumal dann, wenn die Bilder aus einer Epoche stammen, die 
noch eine deutliche Kenntnis von der Macht des Bildes in seiner Ver-
fälschung besaß; die noch vom Götzenbild, seiner irreführenden 
Macht und seiner in Wahrheit trostlosen Ohnmacht wußte: eine sol-
che Epoche hat das Recht, von uns, wenn wir ihre Bilder betrachten, 
bis zum Beweis des Gegenteils die Unterstellung zu fordern, daß sie 
ihre Bilder sinn-voll gebildet und gebraucht habe und verlangen könne, 
sie als solcherweise erfüllt zu behandeln.



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 19

Gewiß mag unsereinen solches Bilden leicht als Spiel oder, schlim-
mer noch, als Spielerei anmuten; doch werden wir uns daran gewöh-
nen müssen, die Spiele der Alten ernst zu nehmen, ihre spectacula so, 
wie sie selbst: als specula, ihre Spiele als Spiegel anzuschauen, im schö-
nen Schein die Wahrheit des Schönen zu erkennen – eh’ wir mit 
Schrecken bemerken, welch schlechtes Spiel wir mit unserem puren 
Ernst spielen.

Genau genommen lebt in dem Sinn-Spiel der Bilder ein tiefer und 
guter Ernst – ein Ernst, der Wahrheit und dem Leben vermutlich nä-
her verwandt als die nützliche Berechnung der Dinge – darum auch 
die Bilder geheimnisvoller sind als das Errechenbare, lebensvoller auch, 
als das Gemachte eigentlich sein kann. Ja, diese Lebens- und Wahr-
heitsverwandtschaft erfordert, Sinnbilder sorgfältiger zu unterschei-
den von dem, was einer nach Plan oder Laune machen kann. Sinnbil-
der werden nicht hergestellt: sie ergeben sich. Sie ergeben sich, wenn 
Sinn und Bild sich einander ergeben – wenn Sinn und Bild sich begeg-
nen, sich finden und wählen. Wozu vieler Leute Erfahrung die Einsicht 
beisteuert, daß nicht jedes zu jedem paßt. Es kann nicht jeder Sinn sich 
mit jedem Bilde verbinden, nicht jedes Bild jedem Sinn sich ergeben. 
Wie nicht jeder Mann mit jeder Frau sich vermählen kann. Sondern 
darüber steht das große Geheimnis der Begegnung, welches wir unter 
den Menschen Liebe nennen: mit dem Namen für ein Unnennbares 
und Unergründliches.

Es drängt sich der Gedanke auf, daß es auch zwischen den Dingen und 
den Gedanken etwas gibt, das man nur noch mit dem geheimnisvollen 
Wort Liebe benennen kann: nämlich einen einander suchenden, ja, be-
gehrenden Ausgleich – oder, genauer noch, einen Eingleich: daß zwei 
so ganz Verschiedene wie ein Gedanke und ein Ding sich ineinander 
ergießen und zusammen ein Drittes und Neues bilden, in welchem die 
Geschiedenen eines geworden sind und untrennbar, wenn das Bild 
nicht zerstört werden soll. Wenn solchermaßen zwei sich gefunden ha-



20 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

ben und verbunden sind, ist es einleuchtend deutlich, daß es nicht an-
ders sein konnte und von tausend Gedanken und tausend Dingen nur 
diese beiden sich vermählen konnten. Aber es ist auch klar, daß keine 
Überlegung das wunderbare Rätsel löst, wie es denn so sich fügen 
konnte, daß gerade diese beiden sich fanden. Diese Frage mag unlös-
bar bleiben, soviel man nachträglich auch an Fügung erhellen kann – 
dennoch kann einem mit Beglückung inne werden, daß über diesem 
Begegnen ein Glück stand.

Die geglückten Sinnbilder leuchten ein. Sie leuchten beglückend ein 
mit dem Glück ihrer Liebe. Geglückte Sinnbilder sind, welche solcher-
maßen glücklich sind. Darum sind Sinnbilder – wie glückliche Ehen – 
nicht herstellbar, sondern sie ergeben sich unter einem schönen Ge-
heimnis, welches das Geheimnis des Schönen ist.



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 21

Erstes Kapitel | Das Baptisterium der Kathedrale
(Taufe: das Mysterium des neuen Lebens)

| 1 | Außenbau und Innenbau

Unser Auge ist so geläufig eingeübt in die Kunst der schaustellenden 
Fassade, daß der vom  Bilderruhm Ravennas angelockte Besucher, 
wenn er unversehens und noch nicht wissend, um was es sich dort 
in Wahrheit handelt, vor das Baptisterium SAN GIOVANNI IN 
 FONTE tritt, zunächst doch wohl betroffen sein wird von dessen äu-
ßerer Unscheinbarkeit. Aber den  Wissenden mag sie herzlich ergrei-
fen. Denn diese Unscheinbarkeit ist das genaue Gegenteil der Schau-
stellung, ist die Bergung eines kostbaren Gutes und die Hülle um ein 
zu hütendes Geheimnis, das sich nicht dem Vorübergehenden preis-
gibt, aber den Herzutretenden, durch eine schmale Pforte, über eine 
deutliche Schwelle Eintretenden mit seiner goldenen Klarheit über-
strahlt.

Das Baptisterium ist ein Innenraum, ein zugänglicher – und dazu 
gebaut, Eintretende aufzunehmen. Die vorchristlichen Heiligtümer 
hatten wohl auch einen Innenraum; aber der war das Abaton, das Ady-
ton: das Unbetretbare und Unzugängliche, welches keine Eintretenden 
kannte. Das Abaton bezeichnete eine unüberschreitbare Grenze. Dem 
Menschen blieb der Tempel ein Außenbau: sichtbar, erkennbar nur 
von außen – und auch der die Götter Verehrende blieb außen davor, 
blieb in den Vorhöfen und ein Außenstehender. Das, was innen war, 
blieb ihm verschlossen und war unerschließbar, so heftig dieser Ver-
schluß allezeit bestürmt war von Ahnung und Vermutung, von Be-
schwörung, Liebe und Bezweiflung. Die Unzugänglichkeit des Tem-
pels war die architektonische Formel einer letzten theologischen 
Einsicht und ist bei allem Jubel der Fassaden ein Ausdruck für die 
Schwermut der Heiden.



22 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

Welch eine Weltenwende also ist angedeutet, wenn ein Heiligtum, 
ein Gotteshaus, als Innenraum gebaut wird! Denn diese Wandlung der 
Architektur bedeutet Erhörung der flehentlichsten Bitten, Gewährung 
des Unerzwingbaren, Erfüllung höchster Ahnung: sie bedeutet die Her-
einnahme in das innigste Innen. Das Heiligtum als Innenraum ist die 
Darstellung einer unsäglichen Gewährung.

Das Baptisterium, dieses außen so unscheinbare Werk, ist ein In-
nenbau; gebaut, Eintretende aufzunehmen in das Mysterium einer 
großen Gewährung.

| 2 | Oktogon und Baldachin

Das Baptisterium ist ein Oktogon. Über einem Achteck als Grundriß 
erhebt sich ein achtseitiger Bau, und dieses Oktogon trägt einen Balda-
chin: es ist ein Kuppelbau.

Diese Baugestalt ist symbolischer Art. Hier sind ein architektoni-
sches Gebilde und der Wahrheitsgehalt einer sakramentalen Hand-
lung einen Bund eingegangen; genauer: hier ist ein Bauwerk, das der 
Spendung der Taufe dienen soll, durch die Wahrheit und in der Wahr-
heit, wie sie in der Taufe gespendet wird, zum Sinnbild geworden. Die 
es bauten, haben mit ihm ein Bekenntnis zu der geoffenbarten göttli-
chen Wahrheit abgelegt, ein Bekenntnis, das sich auch heute noch in 
seinen Einzelheiten buchstabieren läßt. Diese Baugestalt ist eine theo-
logische Formulierung (sofern man wie die Alten unter Theologie nicht 
eine Abstraktion von der Wahrheit, sondern den Lobpreis der Wahr-
heit verstehen will). Sie ist also eine Antwort, eine bewußte, gewollte, 
eigens gebildete oder zumindest mit eigenem Sinn geladene Entgeg-
nung auf das geoffenbarte Wort Gottes. Diese Kennzeichnung gilt 
auch dann, wenn die Elemente dieser Antwort von anderswoher über-
nommen wurden: wie das Achteck von einem heidnischen  Nymphaeum, 
einem möglicherweise recht ungeistlichen Badhaus. Denn die Alten 



© Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur 23

waren noch nicht partout aufs Neue aus, sondern nahmen es dankbar 
und mit Freuden als Bestätigung an, wenn die ihnen neu geschenkte 
Wahrheit, welche ja uralt sein muß, weil sie von Anfang und von Ewig-
keit her ist, vom Althergebrachten und Altbewährten getragen wurde. 
Solche Baugestalt ist die in der Logik der Architektur gegebene Ant-
wort auf den göttlichen Logos. In der Antwort aber ist immer das Wort 
wirksam, das vorausgegangene. Im Bekenntnis, welches immer ein 
Lobpreis ist, ist das Wort gegenwärtig. Die symbolische Baugestalt ist 
mithin Anamnesis der Offenbarung – ist Vergegenwärtigung der 
Wahrheit.

Vergegenwärtigung aber wolle man im vollen Sinn verstehen, näm-
lich in einem Sinn, der eine volle Gegenwart meint, nicht nur eine ge-
dankliche oder gar nur in den Gedanken der Gedenkenden sentimen-
taliter und nicht realiter vorhandene, sondern wahrhaftig Gegenwart. 
Das ist von allen Zeiten die einzig seiende Zeit: wohl unterschieden 
von der Vergangenheit, der nicht mehr seienden Zeit – wohl unter-
schieden auch von der Zukunft, der noch nicht seienden Zeit. Gegen-
wart ist von allen Zeiten die wesentlichste Zeit – sie ist wirklich, was 
den anderen Zeiten Sinn gab oder geben wird. Was gegenwärtig ist, 
das ist endlich voll und ganz und mehr als alles andere: es ist wahrhaf-
tig Wirklichkeit, in ungemindertem Sinn, Wirklichkeit ohne Abstrich, 
welche nicht nötig hat, an wohlmeinende Großzügigkeit zu appellieren, 
daß ihr Mangel übersehen und sie für das genommen werde, was sie 
sein sollte, aber nicht ist.

Symbolische Baugestalt verflüchtigt nicht die steinerne Realität des 
Bauwerks ins Gedankliche, sondern verdichtet das Brüchige, Verge-
hende, das Steinerne und Todverfallene endlich zum Sein und Wesen. 
Symbolische Baugestalt ist mehr als bloße Baugestalt – aber nicht le-
diglich vermehrt durch allerlei Gedankenbezüge, sondern sie ist mehr 
an Wirklichkeit. Dieses Mehr kommt überhaupt nicht durch Vermeh-
rung, nicht durch Addition zustande, sondern durch Verwandlung, 
vom Nicht-Seienden zum Sein, genauer: vom Ahnungsvollen, Hindeu-



24 © Frank & Timme  Verlag für wissenschaftliche Literatur

tenden, Vorläufigen zur Wahrheit der Wirklichkeit – oder vom Hof-
fenden und Sehnsuchtsvollen, aber immer vom Tod Umfangenen zum 
Lebendigen. (Es drängt dazu, einen früheren Satz zu variieren: Symbo-
le sind nicht herstellbar, sondern sie ergeben sich – und dabei ist im-
mer im Spiel das Geheimnis der Liebe, hier der göttlichen, gnadenrei-
chen.) Das Symbol gehört zuletzt, in seiner höchsten Bedeutung, zur 
Auferstehung – wohlverstanden: zur Auferstehung Jesu Christi von 
den Toten; denn von einer anderen Auferstehung kann im Ernst nicht 
die Rede sein. Jede andere Rede von der Auferstehung ist mißbrau-
chende Rede.

Solchermaßen ist das christliche Symbol, wo es ernst genommen 
und nicht verwechselt wird mit geistbeschwertem oder auch nur noch 
archaischem Zierat, die gebliebene Spur der Auferstehung Christi, ein 
Brandmal der Heiligung, das unauslöschliche Siegel, daß die in sich 
hart und fest geschlossene Welt von Gott selber zu Gott hin geöffnet ist. 
Das Symbol ist wie ein geöffnetes Fenster, durch welches das Licht der 
himmlischen Sonne in die Dunkelheit unserer irdischen Kammern 
fällt und sie erfüllt mit dem wahren Licht. Will sagen: daß jetzt schon 
ist, gegenwärtig ist, was in der Zukunft Gottes, im adventus Domini, 
als die Erfüllung, Vollendung, als das Ans-Ziel-Kommen alles Vorläu-
figen sein wird. Symbol ist die genaue und geschliffene und darum in 
allen Brechungen des Lichtes strahlende Formel der gewissen Zuver-
sicht, die in der vergehenden Zeit die Gegenwart des seienden Lebens 
erlebt.

Wir müssen ernstlich damit rechnen: was uns Heutigen als ein geist-
volles oder auch törichtes, zumindest aber unwesentliches Formenspiel 
erscheinen mag, war den Gläubigen, die das Taufhaus zu Ravenna ge-
baut haben, glühende Wahrheit. Wir werden die Damaligen erst ver-
standen haben, wenn uns die Glut der Wahrheit erfaßt hat. Es sind aus 
jener Zeit mannigfache Zeugnisse auf uns gekommen, welche uns zei-
gen, wie die Erbauer von Oktogonen und ihre Auftraggeber und Zeit-


