THEOLOGIE/RELIGIONSWISSENSCHAFT

Ravenna. Die Botschaft seiner Bilder

Wilhelm Schmidt

FJ%"‘Frank & Timme

Verlag fiir wissenschaftliche Literatur




Wilhelm Schmidt: Ravenna. Die Botschaft seiner Bilder



Theologie/Religionswissenschaft, Band 6



Wilhelm Schmidt

Ravenna.
Die Botschaft seiner Bilder

T]‘Frank & Timme

Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Umschlagabbildung: wikimedia

ISBN 978-3-86596-067-2

© Frank & Timme GmbH Verlag fiir wissenschaftliche Literatur
Berlin 2009. Alle Rechte vorbehalten.

Das Werk einschlieBlich aller Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung auBerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts-
gesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags unzulédssig und strafbar.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in
elektronischen Systemen.

Herstellung durch das atelier eilenberger, Leipzig.
Printed in Germany.

Gedruckt auf sdurefreiem, alterungsbestindigem Papier.

www.frank-timme.de



Inhaltsverzeichnis

Einleitung
Ravenna
Mosaik
Das Bild

Das Baptisterium der Kathedrale
Auflenbau und Innenbau
Oktogon und Baldachin

Der goldene Grund

Die Taufe Jesu im Jordan

Apostel

Altire und Throne

Weissagung und Erfillung

Der Raum unserer Taufe

San Apollinare Nuovo

Um 500

Felix Ravenna

Der Opfergang

Menschgeburt und Auferstehung
Patres fidei

Depositum fidei

San Apollinare in Classe

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur

13
13
14
16

21
21
22
31
33
37
48
57
61

66
66
68
70
81
83
86

125



San Vitale 140

Das imperiale Oktogon 140
Das Lamm im Baldachin 146
Die heilige Eucharistie 152
Christus Kosmokrator 200
Der Triumphbogen 204
Uber dem Altar des Mef3opfers 206
Das Grabmal der Galla Placidia 208
Anmerkungen 239

6 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Baptisterium der Kathedrale

Taufe Christi

Apostel - Thron und Altar

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 7



San Apollinare Nuovo

Die Stidwand: Zug der heiligen Manner

Die Nordwand: Zug der heiligen Frauen

T
1=\
.y

¢ .r - 4l g

i) AT
Hm L‘ \".\a

8 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Evangelienbilder in S. Apollinare

e
n._.

T gy

Samariterin am Brunnen

Das Gericht

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Heilung des Gelahmten

Anklage vor Pilatus

10

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



San Apollinare in Classe

Appolinaris - Prediger und Hirte

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 11






Einleitung |

|1| Ravenna

Ravenna, die alte Stadt, wohl der dltesten eine im Abendland, wurde
als Zuflucht gegriindet. Fliichtige, raffender Gewalt Ausweichende
haben sie in den Lagunen des vormals bis in diese Gegend sich er-
streckenden Miindungsdeltas des Po-Flusses erbaut, gegen das feind-
liche Festland durch unwegsame Siimpfe und Wasserarme geschiitzt.
Der Gunst und Ungunst dieser Lage verdankt Ravenna sein beson-
deres Geschick und seine Geschichte. Die Stadt Ravenna hat wohl in
allen Epochen der abendlindischen Geschichte ihr Dasein gehabt,
aber sie lag abseits, und es fand sich kein Anlaf}, ihrer Erwdahnung
zu tun als allenfalls unter Fliichtigen, die eine Zuflucht suchten. Ge-
legentlich wurde gar auch noch die Zuflucht ins dunkle Gegenteil ge-
kehrt: den Romern galt Ravenna als Ort der Verbannung und Ge-
fangensetzung.

Aber einmal in den Jahrtausenden seiner Geschichte hatte Ravenna
eine hohe Zeit - ein gutes Jahrhundert lang: als die Krone von Caesars
Reich (Caesars, welcher von Ravenna aus tiber den Rubikon ging), als
die Krone des Imperium Romanum einer Zuflucht bedurfte. Die bot
ihr Ravenna, die Unzugéngliche, und barg in ihren grauen, schmuck-
losen Mauern das Kleinod.

Aus dieser hohen Zeit, aus diesem einen Jahrhundert - von Galla
Placidia, der Kaiserin, bis zu Theoderich, dem grof8en Konig, und zum
Untergang der Goten - stammt das Kleinod, welches Ravenna heute
noch in seinen grauen, glanzlosen Mauern birgt. Gunst und Ungunst
der Lage Ravennas haben es bewahrt vor zerstorenden Feinden und
verindernden Freunden. Die lingste Zeit war Ravenna mit seinen
Mosaikbildern vergessen. Doch als Zuflucht, scheint’s, blieb es in Erin-
nerung. Mag es sich zufillig so ergeben haben: aber es gehort zum

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 13



heimlichen Gliick der Geschichte Ravennas, daf als ein aus seiner
Heimatstadt Verbannter Dante Alighieri in Ravenna seine letzte Zu-
flucht fand.

Inzwischen hat sich in der Welt manches gedndert. Auch der Po
miindet nicht mehr bei Ravenna ins Meer. Die unwirtlichen Stimpfe
sind fruchtbares Ackerland geworden. Die Wasser des Meeres sind von
der Stadt abgertickt, und tiichtiges und lautes Leben erfiillt und um-
braust die uralte Stadt. Auch was den Menschen feindselig bedréngt,
hat seine Gestalt und Erscheinung verindert. Geblieben ist, daf} der
Mensch einer Zuflucht bedarf — und geblieben ist auch, dal Ravenna
in seinen Sinn-Bildern den Sinn suchenden Wanderern eine Zuflucht
bietet.

Auf den folgenden Bldttern, welche von den ravennatischen Mosaiken
handeln, soll nun nicht der Weg der Geschichte, auch nicht der Kunst-
geschichte, nachgezeichnet werden (wozu es anderer Kompetenz be-
diirfte), sondern es soll - sei erlaubt zu sagen — der Weg des Heils auf-
gezeigt werden, wie er sich in den ravennatischen Bildern dargestellt
hat. Darum wollen wir den Leser und Betrachter nicht den Weg der
historischen Abfolge fithren, sondern den geistlichen Pfad von der
Taufe durch die das Leben begleitenden Mysterien der Kirche bis zum
Trost im Tode: den Pfad unter dem splendor majestatis — im Glanz der
Herrlichkeit Gottes.

|2| Mosaik

Der Mosaikstein ist ein Kunstmittel wie andere und gehort in eine Rei-
he mit der Farbe des Malers, dem Stein, dem Ton und Erz der Bildhau-
er. Doch muf3 in dieser Reihe sogleich eine Unterscheidung vorgenom-
men werden: es wird aus dem Stein ein Bild gehauen, aber mit der
Farbe gemalt. Der Mosaikstein nun, obwohl ein Stein, gehort mit der

14 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Farbe zusammen, so scheint es, wie die Farbe ein Mittel, nicht Materie,
welche selber zur Gestalt wird.

Solcherweise, als Mittel, kann ein Maler, wenn er sich dem strengen
Gesetz dieses Mittels beugt, den Mosaikstein benutzen wie Stift und
Farbe. Und so ist er auch gebraucht worden. Der Mosaikstein mag sich
dem Kiinstler angeboten haben, weil die Dauerhaftigkeit des Stoffes
eine Verwendung erlaubte, wie die Farbe sie nicht dhnlich bot, und
selbst Fuflboden als Bildfliche gewéhlt werden konnten - oder auch,
weil die Kraft seiner spiegelnden Farben zusammen mit dem einfallen-
den Licht einzigartige Wirkungen schenkte — oder aber auch, weil er
ein gar strenges Gesetz der Darstellung verlangt und die hohere Kraft
der Gestaltung einem strengeren Gesetz zu geniigen suchte.

Nun aber ist der Mosaikstein, obwohl der Farbe zugehorig, den-
noch ein Stein und fand seine besondere Verwendung als Farbe, weil er
ein Stein ist. Und also ist eine weitere Distinktion vonnéten, um den
Mosaikstein unter den Mitteln und Materien der Kunst genauer zu
kennzeichnen, denn er gehort beiden zu: den Mitteln und der Materie,
und das auf eine eigenartige und einzigartige Weise.

Der Mosaikstein ist ein Stein und ist doch nicht so, wie ein Stein ist:
denn er glinzt, er leuchtet und strahlt — und das in einem lebendigen
Licht, wie es wohl von den Sternen, aber nicht von den Steinen kommt.
Denn wie das Licht zum Leben, so gehort der Stein zum Tod. Der Stein
ist dem Leben abhold. Er bietet sich an, Sinnbild fiir das Tote zu sein.
Er ist unfruchtbar, hart und schwer: lastend im Gewicht der Erstorben-
heit. Der Stein, sehr grof3, verschliefit des Grabes Tiir. Wenn aber die
Steine leuchten, ist etwas Unerwartbares angebrochen: die Erweckung
des Toten.

Der Mosaikstein ist ein leuchtender Stein: er ist zum Edelstein ge-
worden, von welchem es heifst, daf8 aus ihm das himmlische Jerusalem,
die Stadt des lebendigen Gottes, gebaut sei. Im Mosaikstein ist aus dem
Stein der Erde etwas geworden, was er von sich aus, von Natur, nicht
ist. Er ist mehr geworden, als er sein kann — um ein Unendliches mehr:

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 15



verwandelt zu einer neuen Kreatur. Der Mosaikstein selber, ehe er
noch zu einem Sinnbild verwendet worden, ist schon ein Sinnbild.
Sinnbild der verklirten Welt — Steine, die mit ihrem schweren Tod in
die Herrlichkeit Gottes gefallen sind und nun leuchten wie die Sterne
in des Himmels Licht.

Nun haben gewif8 nicht die christlichen Kiinstler den Mosaikstein
als Kunstmittel erfunden. Aber er bot sich ihnen an als ein wahrhaft
geeignetes Mittel, in seiner Art dem heiligen Geheimnis gemaf3, das in
einer christlichen Theologie zur Darstellung und Mitteilung dréingt.
Seine Eigenart gehort schon in das Mysterium und ist schon von ihm
durchdrungen. Hier ist sozusagen schon der Buchstabe vom Sinn der
Aussage gestaltet.

Doch auch zur Farbe steht der Mosaikstein in einem sonderlichen
Verhiltnis. Er ist farbiger, als Farbe sonst sein kann: weil er in der be-
sonderen Gunst des Lichtes steht. Das Licht aber ist Herr der Farbe,
und die Farbe steht im Gehorsam des Lichtes. Der Mosaikstein ist far-
bigste Farbe; denn er ist die gehorsamste und vertrauteste Antwort auf
das Licht. Auch darum bietet sich der Mosaikstein an, wenn die Ge-
heimnisse des Lichts dargestellt werden sollen, die Mysterien des wah-
ren Lichtes, das alle Menschen erleuchtet — des Lichtes, in dem wir das
Licht sehen, welches die Welt verklart.

|3| Das Bild

Das Bild, von Hénden gebildet und vor Augen gestellt, sichtbar und
zum Sehen reizend - es steht in einem aufsehenerregenden Verhiltnis
zum Unsichtbaren: denn das Bild, obwohl von allen Hervorbringungen
der Kunst am weitesten von der das Werk bewirkenden Idee entfernt,
ihr diametral, durch das ganze Maf} des Moglichen gegeniibergestellt,
und sie, die ganz und gar geistige, bis zum Gegenstand verdinglicht
und wahrhaftig dem Ding scheinbar ndher verwandt als dem Gedan-

16 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



ken; vom Ton, vom Wort und von der Gebirde auf das entschiedenste
sich unterscheidend durch seine Sachlichkeit, seine Dinghaftigkeit -
und deshalb ja auch zuweilen dem Gewissen, dieser geheimnisvollen
Mitwisserschaft am Uberirdischen, bedenklich dinglich und besorgnis-
erregend greifbar und im genauesten Sinne handwerklich und vorhan-
den, ja, eben vielzusehr vorhanden und vor Augen, vielzusehr daseiend
und konkret, zusammengewachsen zur fest begrenzten Gestalt - dieses
solchermafien und noch durch vieles Weitere als weitester Gegensatz
zum Logos zu bezeichnende Bild hat eine urspriingliche, eine auf in-
nigst bindender Verwandtschaft beruhende Affinitit zum Ubersinnli-
chen, zum Metaphysischen, zu Gott und dem Géttlichen: Von allen
Werken menschlicher Kunstfertigkeit steht das Bild der Verwechslung
mit dem Unsichtbaren, mit dem, was ,,nicht mit Hinden gemacht ist,
am nichsten: es kann zum Gotterbild werden; das Bild, es kann — kaum
zu denken! - verwechselt werden mit dem Gotte.

Das wahrhaft Irrige und bestiirzend Fehlerhafte dieser méglichen
Verwechslung deutet zugleich, da ja nie und nimmer das Falsche die
einzige Moglichkeit des Vorkommenden ist, den besonderen Rang des
Bildes an, welcher auch im Richtigen zur Geltung kommen kann. Das
Richtige aber, dem unverfilschten Wesen des Bildes gemaf, ist die ein-
sichtige Deutlichkeit, das Unsichtbare darzustellen, das Allumfassen-
de in iiberschaubare Gestalt zu bringen und das dem unvermittelten
Zugriff Unfaflliche begreifbar zu machen. Der bedeutenden Moglich-
keit, den weitestméoglichen Abstand zwischen der Wahrheit Gottes
und dem Schein des Bildes zu tibersehen, das Geschopf mit dem Schop-
fer zu verwechseln und das steinerne, holzerne, auf die Wand oder eine
Tafel gemalte Bild zum Goétzen zu erheben und in dieser Erhebung
ginzlich zu verfilschen, entspricht die andere Moglichkeit, ebenso im
hochsten Mafle bedeutend: im Anschauen des Bildes das Scheinbare
zu vergessen, das Sichtbare zu iibersehen und zu durchschauen und so
des wahrhaft Seienden und wesenhaft Unsichtbaren ansichtig und
inne zu werden.

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 17



Wie immer dies zu begriinden und des Weiteren zu erldutern sein mag
(man braucht den Flufl der Gedanken nur eine kleine Weile anzuhal-
ten, um sogleich eine driickende Stauung des hierzu allseits Herbei-
stromenden zu gewahren: hat doch schon Platon das ganz und gar
nicht irdene, das tiberirdische, das goéttliche und eigentliche Wesen
der Dinge nun gerade wieder Idee, das Urbild genannt! Und ist doch
Theorie, deren als unwirklich beurteilter Geistigkeit, deren reiner
Gedanklichkeit gern die reelle Praxis des sichtbar und greifbar sich
abspielenden Erdendaseins entgegengesetzt wird, urspriinglich die
teierliche Prozession nach Olympia, die Festgesandtschaft nach Delos,
der hochoffizielle Staatsbesuch zusammenstehender Gemeinwesen
und alles festliche Schaugeprange, dazu angestellt, die dem Menschen
geziemende Gesinnung, seine Bundestreue, seine Ehrfurcht vor den
Gottern zur Anschauung zu bringen! Und haben doch schon lange
zuvor die Hebrier, fiir deren Gottesbild die Unsichtbarkeit Gottes so
charakteristisch ist, dafl sie den Rang eines Namens erhielt — haben
doch gar diese dem Idol in einzigartiger Weise abholden Hebréer den
unerhorten Satz gewagt, dafl Gott, der Herr aller Welten und ganz
Unsichtbare, den Menschen geschaffen habe sichzum Bilde! Im
Evangelium Sankt Johannis aber heif3t es: das Wort, der Logos, der
bei Gott und géttlich war, ward Fleisch, ward ein Menschenbild und

»wir sahen Seine Herrlichkeit“!)

und was weiter die Fiille noch zur Begriindung und Erkldrung beige-
bracht werden mag - man wird gut daran tun, bei der Betrachtung der
Bilder grofierer Moglichkeiten, bedeutsamerer Bedeutungen gewdrtig
zu sein — zumal dann, wenn die Bilder aus einer Epoche stammen, die
noch eine deutliche Kenntnis von der Macht des Bildes in seiner Ver-
talschung besaf3; die noch vom Gotzenbild, seiner irrefithrenden
Macht und seiner in Wahrheit trostlosen Ohnmacht wuflte: eine sol-
che Epoche hat das Recht, von uns, wenn wir ihre Bilder betrachten,
bis zum Beweis des Gegenteils die Unterstellung zu fordern, daf3 sie
ihre Bilder sinn-voll gebildet und gebraucht habe und verlangen konne,
sie als solcherweise erfiillt zu behandeln.

18 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Gewifl mag unsereinen solches Bilden leicht als Spiel oder, schlim-
mer noch, als Spielerei anmuten; doch werden wir uns daran gewéh-
nen miissen, die Spiele der Alten ernst zu nehmen, ihre spectacula so,
wie sie selbst: als specula, ihre Spiele als Spiegel anzuschauen, im scho-
nen Schein die Wahrheit des Schonen zu erkennen - eh’ wir mit
Schrecken bemerken, welch schlechtes Spiel wir mit unserem puren
Ernst spielen.

Genau genommen lebt in dem Sinn-Spiel der Bilder ein tiefer und
guter Ernst — ein Ernst, der Wahrheit und dem Leben vermutlich na-
her verwandt als die niitzliche Berechnung der Dinge - darum auch
die Bilder geheimnisvoller sind als das Errechenbare, lebensvoller auch,
als das Gemachte eigentlich sein kann. Ja, diese Lebens- und Wahr-
heitsverwandtschaft erfordert, Sinnbilder sorgfiltiger zu unterschei-
den von dem, was einer nach Plan oder Laune machen kann. Sinnbil-
der werden nicht hergestellt: sie ergeben sich. Sie ergeben sich, wenn
Sinn und Bild sich einander ergeben — wenn Sinn und Bild sich begeg-
nen, sich finden und wihlen. Wozu vieler Leute Erfahrung die Einsicht
beisteuert, dafi nicht jedes zu jedem pafit. Es kann nicht jeder Sinn sich
mit jedem Bilde verbinden, nicht jedes Bild jedem Sinn sich ergeben.
Wie nicht jeder Mann mit jeder Frau sich vermidhlen kann. Sondern
dariiber steht das grofie Geheimnis der Begegnung, welches wir unter
den Menschen Liebe nennen: mit dem Namen fiir ein Unnennbares
und Unergriindliches.

Es dréangt sich der Gedanke auf, daf3 es auch zwischen den Dingen und
den Gedanken etwas gibt, das man nur noch mit dem geheimnisvollen
Wort Liebe benennen kann: namlich einen einander suchenden, ja, be-
gehrenden Ausgleich - oder, genauer noch, einen Eingleich: dafl zwei
so ganz Verschiedene wie ein Gedanke und ein Ding sich ineinander
ergieflen und zusammen ein Drittes und Neues bilden, in welchem die
Geschiedenen eines geworden sind und untrennbar, wenn das Bild
nicht zerstort werden soll. Wenn solchermaf3en zwei sich gefunden ha-

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 19



ben und verbunden sind, ist es einleuchtend deutlich, daff es nicht an-
ders sein konnte und von tausend Gedanken und tausend Dingen nur
diese beiden sich vermihlen konnten. Aber es ist auch klar, dafl keine
Uberlegung das wunderbare Ritsel 16st, wie es denn so sich fiigen
konnte, daf} gerade diese beiden sich fanden. Diese Frage mag unlgs-
bar bleiben, soviel man nachtréglich auch an Fiigung erhellen kann -
dennoch kann einem mit Begliickung inne werden, daf} tiber diesem
Begegnen ein Gliick stand.

Die gegliickten Sinnbilder leuchten ein. Sie leuchten begliickend ein
mit dem Gliick ihrer Liebe. Gegliickte Sinnbilder sind, welche solcher-
maflen gliicklich sind. Darum sind Sinnbilder - wie gliickliche Ehen -
nicht herstellbar, sondern sie ergeben sich unter einem schonen Ge-
heimnis, welches das Geheimnis des Schonen ist.

20 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



Erstes Kapitel | Das Baptisterium der Kathedrale

(Taufe: das Mysterium des neuen Lebens)

| 1] Auflenbau und Innenbau

Unser Auge ist so geldufig eingeiibt in die Kunst der schaustellenden
Fassade, dafl der vom Bilderruhm Ravennas angelockte Besucher,
wenn er unversehens und noch nicht wissend, um was es sich dort
in Wahrheit handelt, vor das Baptisterium SAN GIOVANNI IN
FONTE tritt, zuniachst doch wohl betroffen sein wird von dessen du-
lerer Unscheinbarkeit. Aber den Wissenden mag sie herzlich ergrei-
fen. Denn diese Unscheinbarkeit ist das genaue Gegenteil der Schau-
stellung, ist die Bergung eines kostbaren Gutes und die Hiille um ein
zu hiitendes Geheimnis, das sich nicht dem Voriibergehenden preis-
gibt, aber den Herzutretenden, durch eine schmale Pforte, iiber eine
deutliche Schwelle Eintretenden mit seiner goldenen Klarheit tiber-
strahlt.

Das Baptisterium ist ein Innenraum, ein zuginglicher — und dazu
gebaut, Eintretende aufzunehmen. Die vorchristlichen Heiligtiimer
hatten wohl auch einen Innenraum; aber der war das Abaton, das Ady-
ton: das Unbetretbare und Unzugdngliche, welches keine Eintretenden
kannte. Das Abaton bezeichnete eine uniiberschreitbare Grenze. Dem
Menschen blieb der Tempel ein Auflenbau: sichtbar, erkennbar nur
von auflen - und auch der die Gotter Verehrende blieb aufien davor,
blieb in den Vorhofen und ein Auflenstehender. Das, was innen war,
blieb ihm verschlossen und war unerschliebar, so heftig dieser Ver-
schlufl allezeit bestiirmt war von Ahnung und Vermutung, von Be-
schworung, Liebe und Bezweiflung. Die Unzuginglichkeit des Tem-
pels war die architektonische Formel einer letzten theologischen
Einsicht und ist bei allem Jubel der Fassaden ein Ausdruck fir die
Schwermut der Heiden.

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 21



Welch eine Weltenwende also ist angedeutet, wenn ein Heiligtum,
ein Gotteshaus,alsInnenraum gebaut wird! Denn diese Wandlung der
Architektur bedeutet Erhorung der flehentlichsten Bitten, Gewédhrung
des Unerzwingbaren, Erfiillung hochster Ahnung: sie bedeutet die Her-
einnahmein das innigste Innen. Das Heiligtum als Innenraum ist die
Darstellung einer unsiglichen Gewdhrung.

Das Baptisterium, dieses auflen so unscheinbare Werk, ist ein In-
nenbau; gebaut, Eintretende aufzunehmen in das Mysterium einer
groflen Gewihrung.

|2| Oktogon und Baldachin

Das Baptisterium ist ein Oktogon. Uber einem Achteck als Grundrif}
erhebt sich ein achtseitiger Bau, und dieses Oktogon trigt einen Balda-
chin: es ist ein Kuppelbau.

Diese Baugestalt ist symbolischer Art. Hier sind ein architektoni-
sches Gebilde und der Wahrheitsgehalt einer sakramentalen Hand-
lung einen Bund eingegangen; genauer: hier ist ein Bauwerk, das der
Spendung der Taufe dienen soll, durch die Wahrheit und in der Wahr-
heit, wie sie in der Taufe gespendet wird, zum Sinnbild geworden. Die
es bauten, haben mit ihm ein Bekenntnis zu der geoffenbarten gottli-
chen Wahrheit abgelegt, ein Bekenntnis, das sich auch heute noch in
seinen Einzelheiten buchstabieren ldf3t. Diese Baugestalt ist eine theo-
logische Formulierung (sofern man wie die Alten unter Theologie nicht
eine Abstraktion von der Wahrheit, sondern den Lobpreis der Wahr-
heit verstehen will). Sie ist also eine Antwort, eine bewufite, gewollte,
eigens gebildete oder zumindest mit eigenem Sinn geladene Entgeg-
nung auf das geoffenbarte Wort Gottes. Diese Kennzeichnung gilt
auch dann, wenn die Elemente dieser Antwort von anderswoher iiber-
nommenwurden: wie das Achteck von einem heidnischen Nymphaeum,
einem moglicherweise recht ungeistlichen Badhaus. Denn die Alten

22 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



waren noch nicht partout aufs Neue aus, sondern nahmen es dankbar
und mit Freuden als Bestitigung an, wenn die ihnen neu geschenkte
Wabhrheit, welche ja uralt sein muf3, weil sie von Anfang und von Ewig-
keit her ist, vom Althergebrachten und Altbewdhrten getragen wurde.
Solche Baugestalt ist die in der Logik der Architektur gegebene Ant-
wort auf den gottlichen Logos. In der Antwort aber ist immer das Wort
wirksam, das vorausgegangene. Im Bekenntnis, welches immer ein
Lobpreis ist, ist das Wort gegenwirtig. Die symbolische Baugestalt ist
mithin Anamnesis der Offenbarung - ist Vergegenwirtigung der
Wabhrheit.!

Vergegenwirtigung aber wolle man im vollen Sinn verstehen, nim-
lich in einem Sinn, der eine volle Gegenwart meint, nicht nur eine ge-
dankliche oder gar nur in den Gedanken der Gedenkenden sentimen-
taliter und nicht realiter vorhandene, sondern wahrhaftig Gegenwart.
Das ist von allen Zeiten die einzig seiende Zeit: wohl unterschieden
von der Vergangenheit, der nicht mehr seienden Zeit — wohl unter-
schieden auch von der Zukunft, der noch nicht seienden Zeit. Gegen-
wart ist von allen Zeiten die wesentlichste Zeit — sie ist wirklich, was
den anderen Zeiten Sinn gab oder geben wird. Was gegenwirtig ist,
das ist endlich voll und ganz und mehr als alles andere: es ist wahrhaf-
tig Wirklichkeit, in ungemindertem Sinn, Wirklichkeit ohne Abstrich,
welche nicht nétig hat, an wohlmeinende Grofiziigigkeit zu appellieren,
daf3 ihr Mangel iibersehen und sie fiir das genommen werde, was sie
sein sollte, aber nicht ist.

Symbolische Baugestalt verfliichtigt nicht die steinerne Realitit des
Bauwerks ins Gedankliche, sondern verdichtet das Briichige, Verge-
hende, das Steinerne und Todverfallene endlich zum Sein und Wesen.
Symbolische Baugestalt ist mehr als blofle Baugestalt — aber nicht le-
diglich vermehrt durch allerlei Gedankenbeziige, sondern sie ist mehr
an Wirklichkeit. Dieses Mehr kommt tiberhaupt nicht durch Vermeh-
rung, nicht durch Addition zustande, sondern durch Verwandlung,
vom Nicht-Seienden zum Sein, genauer: vom Ahnungsvollen, Hindeu-

© Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur 23



tenden, Vorldufigen zur Wahrheit der Wirklichkeit — oder vom Hof-
fenden und Sehnsuchtsvollen, aber immer vom Tod Umfangenen zum
Lebendigen. (Es drangt dazu, einen fritheren Satz zu variieren: Symbo-
le sind nicht herstellbar, sondern sie ergeben sich — und dabei ist im-
mer im Spiel das Geheimnis der Liebe, hier der gottlichen, gnadenrei-
chen.) Das Symbol gehort zuletzt, in seiner hochsten Bedeutung, zur
Auferstehung - wohlverstanden: zur Auferstehung Jesu Christi von
den Toten; denn von einer anderen Auferstehung kann im Ernst nicht
die Rede sein. Jede andere Rede von der Auferstehung ist miffbrau-
chende Rede.

Solchermafien ist das christliche Symbol, wo es ernst genommen
und nicht verwechselt wird mit geistbeschwertem oder auch nur noch
archaischem Zierat, die gebliebene Spur der Auferstehung Christi, ein
Brandmal der Heiligung, das unausloschliche Siegel, daf$ die in sich
hart und fest geschlossene Welt von Gott selber zu Gott hin geoftnet ist.
Das Symbol ist wie ein gedffnetes Fenster, durch welches das Licht der
himmlischen Sonne in die Dunkelheit unserer irdischen Kammern
tallt und sie erfiillt mit dem wahren Licht. Will sagen: daf§ jetzt schon
ist, gegenwirtig ist, was in der Zukunft Gottes, im adventus Domini,
als die Erfiillung, Vollendung, als das Ans-Ziel-Kommen alles Vorldu-
figen sein wird. Symbol ist die genaue und geschliffene und darum in
allen Brechungen des Lichtes strahlende Formel der gewissen Zuver-
sicht, die in der vergehenden Zeit die Gegenwart des seienden Lebens
erlebt.

Wir miissen ernstlich damit rechnen: was uns Heutigen als ein geist-
volles oder auch torichtes, zumindest aber unwesentliches Formenspiel
erscheinen mag, war den Gldubigen, die das Tauthaus zu Ravenna ge-
baut haben, glithende Wahrheit. Wir werden die Damaligen erst ver-
standen haben, wenn uns die Glut der Wahrheit erfafdt hat. Es sind aus
jener Zeit mannigfache Zeugnisse auf uns gekommen, welche uns zei-
gen, wie die Erbauer von Oktogonen und ihre Auftraggeber und Zeit-

24 © Frank & Timme Verlag fiir wissenschaftliche Literatur



