


Tilo Plöger

DIE METAPHYSIK VON
IFÁ

DAS AFRIKANISCHE I GING



Copyright: © 2017: Tilo Plöger
Illustration: Maika Matthis
Umschlag & Satz: Erik Kinting

Verlag: tredition GmbH, Hamburg
978-3-7345-9602-5 (Paperback)
978-3-7345-9603-2 (Hardcover)
978-3-7345-9604-9 (e-Book)

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Jede
Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulässig. Dies
gilt insbesondere für die elektronische oder sonstige Vervielfältigung,
Übersetzung, Verbreitung und öffentliche Zugänglichmachung.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar

http://dnb.d-nb.de/


„Wenn man eine der Zeichen-Kombinationen anblickt, sich
in Kien, das Schöpferische, in Sun, das Sanfte, vertieft, so

ist das kein Lesen, und es ist auch kein Denken, sondern es
ist wie das Blicken in fließendes Wasser oder in ziehende

Wolken. Dort steht alles geschrieben, was gedacht und was
gelebt werden kann.“

(Hermann Hesse über das I GING)

„Mehr als 30 Jahre habe ich mich für diese Orakeltechnik –
oder auch Methode der Erforschung des Unbewussten –

interessiert, da sie mir von äußerster Bedeutung erschien.“
(C. G. Jung im Vorwort zum I GING)

„O wà láyé, mo wà láàye, ò ḿbi mí bí rún se rí.
You are on earth [alive] and I am on earth, and yet you ask

me what heaven is like.“

„Ologbon ò te ara nÍfá; omoràn ò fi ara joyè;
abe tó mú ò lè gbé èkù ara è

The wise person does not consult the Ifá oracle for himself;
the knowledgeable person does not install himself as chief;

the sharp knife does not carve its own handle.“

„A kì i ́gbón ju eni tí a máa dÍfá fún.
One cannot be wiser than the person

for whom one will consult the Ifá oracle.“

(Yorubische Sprichwörter)



INHALTSVERZEICHNIS

VORWORT
DIAGNOSE UND PROGNOSTIK
IFÁ UND I GING
DAS ORAKEL I GING

Die Geschichte des I GING
Die philosophischen Grundlagen des I GING
Der metaphysische Aufbau des I GING
Die Codierung des I GING
Die Deutung des I GING

MYTHOLOGIE UND METAPHYSIK DES
IFISMUS

Der Ifismus
Der Entstehung der materiellen Welt
Der Mensch zwischen geistiger und materieller
Welt
Die geistige Führung des Menschen
Die Energie Axé
Das Wort, der Atem und die Sicht
Die Bedeutung der Orixás
Die Bedeutung der Odus

DAS ORAKEL VON IFÁ
Die Mythologie



Die Werkzeuge
Der Ablauf
Technik und Spielweise
Die metaphysische Deutung
Die Ableitung der Lösungswege

DER AUFSTIEG IN IFÁ
Alles ist Eins
Alles Ist Zwei
Alles Ist Drei
Alles ist Vier

DIE ARCHETYPEN IN IFÁ
Der Begriff des Komplexes
Der Begriff der Persönlichkeitsstruktur
Der Begriff der Persona

METAPHYSIK UND HERMETIK IN IFÁ
Die Metaphysik
Die Hermetik innerhalb der Metaphysik
Metaphysik und Hermetik in IFÁ

EXEMPLARISCHE DEUTUNG DES ORAKELS
Die Fragestellung
Schritt 1: Die Ermittlung des Odus
Schritt 2: Die Deutung des Odus
Schritt 3: Die Deutungsebenen der Odus auf dem
Opon IFÁ
Schritt 4: Die Geometrie des Odus
Schritt 5: Der Status des Odus



Schritt 6: Die Wandelbarkeit des Odus
Schritt 7: Die Deutung der Elemente und der
Orixás
Schritt 8: Die Schnittstellen zu Merindilogun und
Magie

NACHWORT
LITERATUR



VORWORT
Die Frage des Menschen nach der Essenz des Lebens und
die Frage des Menschen nach seiner Zukunft sind so alt
wie die Menschheit selbst. Beide Fragen hängen
miteinander zusammen, denn ohne Verständnis dessen,
was die Welt zusammen hält und den Menschen ausmacht,
gelingt keine Diagnose der Ausgangssituation. Und ohne
Verständnis der Ausgangssituation kann kein belastbares
Modell aller Zusammenhänge aufgestellt werden, die die
Zukunft ausmachen. Es ist also auch keine verlässliche
Aussage über die Zukunft möglich, ohne ein Verständnis
über die Essenz des Lebens zu haben.

Spätestens seit der frühen ägyptischen Zeit beschäftigt den
Menschen die Frage nach der Essenz. Existiert so etwas
wie eine unveränderliche Essenz allen Lebens? Wenn ja,
wie kann sie beschrieben werden und wo findet man sie?
Ist diese Essenz ein Ausdruck der geistigen Welt und muss
somit qualitativ beschrieben werden, oder unterliegt sie
den Gesetzen der mathematisch beschreibbaren Physik?
Zweifelsohne ging die Menschheit in den frühen Phasen
der Philosophie von einem spirituellen Prinzip aus. Die
Elementenlehre ist so eine frühe Form der
Beschreibungsversuche dessen, was die Essenz ausmachen
könnte.

Seit Urzeiten existieren intuitive Methoden der
Zukunftsschau, die in verschiedenen Kulturkreisen und
über die Zeiten durch objektive Methoden der
Zeichendeutung erweitert bzw. teilweise ergänzt wurden.
Die Frage nach der Zukunft ging vermutlich der Frage



1.

2.

3.

nach der Essenz voraus und führte zu der
Auseinandersetzung mit dieser notwendigen Folgefrage.
Auf der Suche nach einer Weltformel wurden die Modelle
der Diagnose und Prognostik über die Jahrhunderte immer
abstrakter und häufig quantitativer, es entstanden neue
Denkrichtungen wie die der Mathematik, der Philosophie,
der Ökonomie, die als theoretische Fundamente für die
Interpretationen der Zeichen dienten. Je komplexer diese
Modelle wurden, desto mehr wurden sie bei ihrer Deutung
durch Erfahrung und Intuition ergänzt, um aus Wissen
auch tatsächlich brauchbare Erkenntnisse zu destillieren.

Mit Ausnahme eingeschränkter Teilbereiche der Physik ist
es bis heute jedoch keinem Modell gelungen, die Realität
abzubilden, erst recht nicht, die Zukunft vorherzusagen.
Die Geschichte der Diagnose und Prognostik ist ein
wiederkehrendes, zyklisches Ritual der Huldigung neuer
und Verteufelung alter Modelle. Gleichzeitig werden alte
Gedanken immer wieder neu verpackt und wiederbelebt.

Betrachtet man die Jahrtausende, so koexistieren faktisch
drei Denkmodelle der Diagnose und Prognostik:

Intuitive, subjektive, empathische, divinatorische
Eingebungen – beispielsweise das Orakel von Delphi
oder die schamanische Befragung der Geister

Objektive, analytische, spirituelle Deutungssysteme von
Zeichen – beispielsweise die Orakel von I GING und IFÁ

Objektive, analytische, erfahrungs- und
beobachtungsbasierte Deutungssysteme von Zeichen –
beispielsweise moderne Chartanalysen von
Börsenkursen sowie diverse ökonometrische Modelle



Auf den ersten Blick ist man geneigt zu glauben, dass sich
die modernde Wissenschaft und der moderne Mensch vor
allem auf die zahlenbasierten Modelle stützen würden
(auch Zahlen sind Zeichen). Das ist jedoch weit gefehlt. Die
Wissenschaft verwendet durchaus subjektive Methoden,
beispielsweise bei der expertenbasierten Delphi-Befragung.
Und die Menschheit erlebt eine massive Renaissance
verschiedenster Divinationstechniken wie des Tarot und
des I GING. Alle drei Techniken koexistieren offensichtlich
– weil sie alle drei erforderlich zu sein scheinen und weil
keine der drei Dimensionen alleine befriedigende
Antworten auf die Fragen nach dem Wesen des Menschen
und der Zukunft zu liefern scheint.

Die Renaissance qualitativer Beschreibungen der Welt ist
ein „natürliches“ Ergebnis einer zunehmend quantitativen
Welt. Die Menschen fühlen, dass all die Algorithmen,
Zahlenmodelle und Messbarkeiten das Blickfeld eher
einschränken und zeitlich verkürzen, als dass sie die
Menschheit in neue Visionen oder gar echte Innovationen
führen würden. Kein Algorithmus, keine Messmethode
hätte den Wandel vom Pferd zum Auto vorhergesehen und
erst recht nicht ermöglicht. Keine Zahl vermag die
dringend erforderliche Neuausrichtung der Demokratie zu
gestalten. Es bedarf neuer Visionen, Kreativität, also
qualitativer Dimensionen, um das Leben, das Sein, zu
beschreiben und zu gestalten.

Die Renaissance qualitativer Zukunftsschau ist auch ein
Ergebnis des Wunsches nach gelebter Spiritualität und
Mystik. Viele Menschen fühlen die geistige Anbindung an
„etwas“, Natur, Gott, wie auch immer man das nennen
möchte, doch sie möchten nicht von Institutionen geführt
werden. Religionen und Kirchen sind aufgrund der Historie



belastet und meist dogmatisch ausgelegt. Um ihrer
Spiritualität Ausdruck zu verleihen, suchen Menschen
zusehends Erfahrungen in neuen oder alten, jedenfalls
anderen Traditionen. Und sie versuchen, für sich Methoden
zu entdecken, wie die spirituellen Aspekte der Welt
persönlich und global gedeutet werden können. Die Frage
der persönlichen Bestimmung und der geistigen Führung
kommt immer stärker an die Oberfläche des kollektiven
Bewusstseins.

In einem Interview gefragt, auf welche Quellen sich er sich
bei seinen Entscheidungen stütze, antwortete der Dalai
Lama bezeichnenderweise, dass er sich auf alle drei Säulen
stütz: Seine persönlichen Intuition und Erfahrung, die
Berater und Deuter objektiver Analysen sowie sein
tibetisches Staatsorakel Nechung.

Tatsache ist, dass das wahre Wesen der Dinge, immer
verschlossen bleiben wird. Schon Platon deutete die
Wirklichkeit als reinen Schatten an der Wand. Deswegen
bleiben alle Deutungsmodelle der Wirklichkeit eben nur
Modelle mit spezifischen Annahmen.

Besteht die Realität also aus vielen Qualitäten und einigen
Quantitäten, aus viel Subjektivität, Relativität und recht
wenig Objektivität, so ist es logisch und sinnvoll,
anzunehmen, dass auch in Zukunft die drei Säulen, von
denen der Dalai Lama sprach, für die Prognostik und
Entscheidungsfindung erhalten bleiben. Alle drei Formen
der Deutung werden sinnvoll koexistieren.

Von den Deutungssystemen, die die Jahrhunderte am
längsten überdauert haben und deswegen offensichtlich
nachhaltigen Mehrwert aufweisen, sind in Europa und
Asien das I GING, in Afrika und Teilen Südamerikas das IFÁ



hervorzuheben. Beide existieren seit Tausenden von Jahren.
Beide Systeme weisen erstaunliche Parallelen im Aufbau
auf, und in einigen Büchern wird darüber spekuliert, ob das
vermutlich ältere IFÁ Ausgangspunkt des I GING gewesen
sein könnte. Über den Handel hätte das afrikanische
Orakel vor oder während der Hochkultur Ägyptens nach
Asien getragen werden können. Dort sei es dann zunächst
verkürzt und schließlich philosophisch neu bzw. ergänzend
gedeutet worden.

Offensichtlich beruhen beide Systeme auf einem binären
Code, der sich vermutlich aus einer einfachen JA-NEIN
Befragung weiter entwickelte. Während sich das System
von IFÁ konsequent über die Multiplikation der Polarität
weiter entwickelte (2-4-16-256), modifizierte ein früher
Gelehrte das System von I GING auf ein Trigramm bzw.
Hexagramm-System. Doch die Grundelemente beider
Systeme sind dieselben, beide wurden auch anfangs mit
Naturprodukten (Scharfgarbe bzw. Kolanuss) und später
mit Zahlungsmitteln gespielt (Münzen in China,
Caurimuscheln in Afrika).

In der weiteren Entwicklung der Orakelsysteme gingen I
GING und IFÁ unterschiedliche Wege. Das I GING wurde
abstrahiert und philosophisch untermauert, es erhob den
Anspruch eines Weltcodes, der alle Phänomene zu erklären
vermag. Und es wurde schriftlich festgehalten. Dadurch
entwickelte sich das I GING zum weltweit bekannten
Modell zur Erklärung und Deutung der Welt.

Das IFÁ-System blieb hingegen tribal und ist bis heute ein
weitgehend oral weitergegebenes Divinationsmodell.
Aufgrund der konkreten Lebensbedingungen in Afrika
fokussierte es sich über seine Tausenden Verse auf die
täglichen Probleme des Menschen. Bis heute blieb es eher



praxisorientiert und vermittelt sehr konkrete
Handlungsanweisungen. Es ist sehr eng mit der spirituellen
Tradition verbunden.

In der konzeptionellen Anlage ist das System von IFÁ
hermetisch „korrekter“ als das I GING, weil es wesentliche
konstituierende Elemente, die Strukturen und Qualitäten
(s.u.), klar trennt und immer in der Systematik der
Differenzierung über Zweierpotenzen bleibt. Das ist u. a.
der Grund, weshalb das I GING neben den vier bekannten
Elementen noch weitere „Hilfselemente“ benötigt, wie den
Berg, den See, den Donner, den Wind, während IFÁ mit den
vier Grundelementen Wasser, Erde, Luft, Feuer auskommt.

Ein weiterer Vorteil des IFÁ-Systems ist, dass es sehr
praxisnah geblieben ist und den Klienten sehr konkrete
Handlungsanweisungen gibt. Auch die – weitgehend
konsistente – Nähe zur Mythologie ist bei der Umsetzung
magischer Rituale hilfreich, denn die
Handlungsanweisungen bleiben nicht auf der
Erkenntnisebene stehen, sondern ermöglichen zudem die
aktive Beeinflussung der Zukunft über magische Rituale.

Und schließlich ist das mythologische Fundament von IFÁ
sehr hilfreich bei der Berücksichtigung und Deutung der
Polaritäten, der Spannungsfelder und der auf die Wege
einwirkenden Kräfte. Dieser Aspekt ist im Orakel von I
GING nicht verankert und wurde erst in späteren
Jahrhunderten versucht hinein zu interpretieren. Denn die
Grundelemente beider Orakel bestehen aus Möglichkeiten,
aus Wegen und den Wandlungen von einer Struktur in eine
andere (Hexagramme im I GING und Odus im IFÁ). Die auf
diese Wege einwirkenden Kräfte werden erst sichtbar,
wenn sie mit den inneren Polaritäten des Menschen in ihrer
geistigen Entsprechung verknüpft werden. Hierfür bedarf



•

•

es allerdings eines spirituellen, mythologischen
Fundamentes. Im System von IFÁ antworten die 16 Orixás
(die Götter als geistige Entsprechung der inneren Welt des
Menschen) auf den jeweiligen Odus (den Wegen). Im I
GING gibt es diese göttliche Ebene als geistige
Entsprechung des Menschen nicht. In späteren Schulen
wie dem Taoismus wurden zwar spirituelle Elemente
abgeleitet, doch den ganzheitlichen Aspekt des IFÁ sucht
man im I GING vergeblich.

Diesen Vorteilen stehen allerdings zwei große Nachteile
gegenüber. Erstens wurde das System von IFÁ nie
konsequent schriftlich festgehalten. Es gibt weder einen
Standard für die Technik des Orakels, noch für seine
Auswertung. Zweitens wurde das System nie abstrahiert
und auf eindeutigen, kommunizierten hermetischen bzw.
philosophischen Grundlagen aufgebaut. Auch heute noch
erfordert das Spiel die Kenntnis Tausender so genannter
Itans, der Verse von IFÁ, die Deutung und
Handlungsanweisung zugleich beinhalten. Eine abstrakte
Deutung der Odus ist nicht möglich.

Diese beiden Tatsachen führen zu erheblichen
Einschränkungen bei der Nutzung des ansonsten so
einzigartigen und bewährten Orakels:

Nur eingeweihte Priester, die zudem über die Kenntnis
Tausender auswendig gelernter Verse verfügen,
vermögen das Orakel zu spielen. Somit steht das Orakel
als Deutungssystem einem normalen Menschen nicht
zur Verfügung.

Die Durchführung des Orakels dauert Stunden,
manchmal Tage. Dies ist für die Anwendung und
Ausbreitung in einer schnellen Welt hinderlich.



•

•

Eine philosophische Auseinandersetzung mit dem
System ist quasi unmöglich. Ohne Schrift, ohne klares
Fundament, ist es nicht möglich, die metaphysische
Seite des Orakels herauszuarbeiten. Aus der
Interpretation tausender Verse ergeben sich
möglicherweise viele Handlungsempfehlungen für ein
tugendhaftes Leben, doch kaum übergreifende
Erkenntnisse über die Welt an sich.

Die hermetischen Fundamente des Orakels von IFÁ
wurden nie philosophisch gedeutet. Es existiert kein
formulierter Anspruch, über das Orakel eine Weltformel
zu definieren, die die Welt decodiert. Das Orakel von IFÁ
ist über die vielen Verse über Tausende von Jahren sehr
mystisch, physisch, lebensnah, konkret geworden und
geblieben. Anders als in China hat es in Afrika zu keiner
Zeit eine philosophische Abstraktion des Orakels
gegeben.

Im Ergebnis dieser Restriktionen wird das Orakel von IFÁ
nur noch in Afrika gespielt. Zwar spielen die Aussagen der
Itans in der Mythologie der Traditionen des Candomblé
(Brasilien), der Santeria (Kuba), des Voodoo (Jamaika) noch
eine tragende Rolle, doch das Orakel selbst wurde längst
durch das schnellere und einfachere Merindilogun ersetzt.
Letzteres bezieht sich auf sehr konkrete Lebensthemen und
ist ein lösungsorientiertes Orakel für die aktuellen Themen
der Menschen, die in ihm eine Lebenshilfe suchen.

Der faktische „Tod“ des Orakels von IFÁ bedeutet Stillstand
der philosophischen, mythologischen Entwicklung einer
Tradition, die sich nur noch auf (alte) wiedergegebene
Verse berufen kann. Es gibt keine Grundlage für die
metaphysische Weiterentwicklung.



1.

2.

Es ist meine persönliche Überzeugung, dass eine
Wiederbelebung des alten Orakels von IFÁ einhergehen
muss mit einer Ergänzung bzw. Wiederentdeckung seiner
metaphysischen Dimension. Dies ist allerdings nur möglich,
wenn die Fundamente, die Deutungsregeln definiert
werden. Die Abstraktion des Orakels von IFÁ öffnet ganz
neue Dimensionen der Erkenntnis. Neue Deutungsmuster
und neue spirituelle Erkenntnisse werden möglich. Eine
spirituelle oder auch einfach philosophische
Auseinandersetzung mit dem „genetischen Code“ des
Lebens ist wieder denkbar.

Das Ziel des Buches ist – neben der existierenden
physischen Praxis, nicht ersatzweise – die
Wiederentdeckung der hermetischen Grundsätze dieses
fantastischen Orakels. Das Orakel von IFÁ soll nicht nur
wieder einfach spiel- und deutbar werden. Es soll vor allem
auch wieder „denkbar“ werden, und offen sein für die
Evolution der Erkenntnis. Und schließlich soll es auch offen
werden für jeden Menschen, der sich dieses Instrumentes
der Diagnostik und Prognostik als Entscheidungshilfe
bedienen möchte.

Um die hermetischen Grundsätze des Orakels wieder zu
beleben, ließ ich mich durch vier Dimensionen leiten:

Das chinesische I GING als sehr artverwandte Form, ein
Orakel, dessen sich über Jahrhunderte viele Gelehrte
angenommen haben und dem Prinzipien entnommen
werden können, die allgemein gültig sind und die sich
auch bewährt haben

Bewährte Grundbegriffe und Grundmodelle der
Philosophie. Es ist das Ziel dieser Auseinandersetzung
mit dem Orakel von IFÁ, seine Deutung der Philosophie



3.

4.

zu öffnen. Abgesehen von der Deutung der Prinzipien an
sich ist es nicht das Ziel, selbst die Deutung der Welt
anhand des Orakels vorzunehmen. Um das Orakel als
philosophisches Instrument zu etablieren, bedarf es der
Auseinandersetzung mit der Philosophie an sich, um
daraus abzuleiten, wo sie sich im Orakel wiederfindet.

Die hermetischen Gesetze im Speziellen. Entscheidend
für jedes System, das für sich beansprucht, den
Weltcode – auch spirituell – entschlüsselt zu haben, ist
Konsistenz sowie Allgemeingültigkeit. Alle Elemente
müssen vollständig und klar voneinander abgrenzbar
sein. Zudem müssen die allgemein gültigen
hermetischen Grundsätze eingehalten werden. Unter
Hermetik sei an dieser Stelle ganz allgemein die
spirituelle, metaphysische Seite der Deutung
verstanden.

Die Prinzipien des afrikanischen Ifismus.
Selbstverständlich muss das erweiterte System
konsistent sein mit den wesentlichen Prinzipien der
yorubischen Tradition des Ifismus. Zwar bedeutet die
metaphysische Auslegung auch die Unabhängigkeit von
religiösen Glaubenssätzen zugunsten universeller
Prinzipien. Doch das Orakel von IFÁ muss sich nahtlos
an die Umsetzung ritueller Magie anknüpfen lassen.

Die METAPHYSIK VON IFÁ wird keine Analogie zum Buch
der Wandlungen des I GING. Es ist nicht das Ziel dieses
Buches, eine Deutung aller 256 Odus in allen Positionen
umzusetzen. Das würde Zeit, Raum und auch mein
persönliches philosophisches Abstraktionsvermögen
übersteigen. Doch anhand dieses Buches sollte jeder Leser
oder auch in die Tradition eingeweihte Mensch in der Lage
sein, das Orakel zu spielen und selbst zu deuten. Auch



sollte das Buch eine Initialzündung für die Experten des
Ifismus, insbesondere die Babalorixás, Iyalorixás und
Babalaôs (Baba = Vater, Iya = Mutter, Orixás = Götter, Awo
= Geheimnis) sein, sich neu mit der sehr reichen Tradition
des Ifismus auseinanderzusetzen. Für alle Leser, die sich
tiefer mit der mythologischen Tradition sowie mit den
anderen Orakeln (Merindilogun) sowie den
numerologischen Systemen des Ifismus auseinandersetzen
möchten, empfehle ich die weiteren Bücher aus der Reihe.
Wer sich mit der konkreten, alltäglichen Praxis des Orakels
beschäftigen möchte, dem empfehle ich, sich vor allem
auch mit der Mythologie zu beschäftigen. Dafür ist es nicht
erforderlich, sich in allen Ebenen der Philosophie zu
vertiefen. Das Verständnis des Orakels erschließt sich auch
ohne detaillierte Kenntnis der philosophischen
Ausführungen (das Kapitel kann überflogen werden). Wer
sich die Sinn-Frage stellt und sich mit der Metaphysik von
IFÁ beschäftigen möchte, dem liefert das zugegeben nicht
immer einfach zu lesende philosophische Kapitel viele
Anregungen und Anhaltspunkte für die Interpretation und
Vertiefung.

Tilo Plöger im Jahr 2017



DIAGNOSE UND PROGNOSTIK
Der Drang des Menschen, das Wesen des Universums zu
verstehen, und aus diesem Verständnis heraus die Zukunft
deuten zu können, ist so alt wie der Mensch selbst. Man
darf davon ausgehen, dass mit dem Beginn der Religiosität
auch die Frage nach dem Jenseits und somit der Zukunft
begann. Definiert man die Bestattung der Toten als
Merkmal von Spiritualität, so liegen die Anfänge
mindestens 100.000 Jahre zurück. Dies beweisen Funde in
der Qafzeh-Höhle in der Nähe von Nazareth.

Als eine erste Entwicklungsstufe der Deutung und
Abstraktion können die Höhlenmalereien interpretiert
werden, die auf erste schamanische Arbeiten hinweisen.
Die ältesten Höhlenmalereien sind fast 50.000 Jahre alt und
wurden in Australien gefunden. Diese und weitere jüngere
Funde deuten auf frühe Verbindungen mit der geistigen
Welt hin.

Sichere Erkenntnisse über Prognostiksysteme unserer
Vorfahren gibt es erst ab der Zeit, in der die Schrift
erfunden wurde. Es existieren erste Nachweise in
Mesopotamien und Ägypten, die etwa 5.000 Jahre alt sind.
Die ersten Nachweise in China sind etwa 3.500 Jahre alt,
die in Südamerika knapp 3.000 Jahre.

Platon unterscheidet gemäß Cicero natürliche und
künstliche Weissagung. Natürliche Weissagung sind
Divinationen, die Menschen in Träumen, Trance, Visionen
erhalten. Sie sind eine direkte Eingebung der Götter.



•
•
•
•
•

•

•

•

Künstliche Weissagung erfolgt durch Techniken und
Methoden, die der Mensch entwickelt hat, um die
Botschaften der Götter zu entziffern. Darunter fallen die
Deutungen der Zeichen der Natur (Vogelschau,
Sternendeutung), wie auch die Zeichen des Menschen
(Münzen, Knochen).

Innerhalb dieser Strukturierung unterscheiden sich beide
Systeme hinsichtlich ihrer Lage auf den folgenden
Eigenschaftskontinuen:

Intuitiv – analytisch
Endogen – exogen
Subjektiv – objektiv
Divinatorisch – empirisch
Eingebung – Erfahrung

Christof Niederwieser unterscheidet drei Methoden der
Prognostik nach der Erkenntnisquelle. Sie entsprechen in
etwa auch der Evolution der Methoden über die Zeit:

Visionäre Prognostik. Sie gründet sich auf Intuition und
Inspiration. Das Medium ist hier der Mensch.
Zeichendeutende Prognostik. Sie gründet sich auf die
Deutung von Zeichen als materielle Erscheinungen. Das
Medium ist hier die Natur.
Zeitendeutende Prognostik. Sie gründet sich auf die
Deutung der Morphologie des Zeitverlaufes. Das
Medium ist hier die Zeit.

Um einen kurzen Einblick in die Vielfalt und Tiefe der
Prognostik zu geben, folgte eine knappe Auflistung einiger
Beispiele aus den beiden Prognostik-Werken von Christof
Niederwieser:



1.

•

•

•

•

•
•

•

•

•

Visionäre Prognostik.

Besessenheit und Trance. Das Tibetische Staatsorakel
Nechung, das Orakel von Delphi, Trance-Techniken
(Trommeln etc.)
Visionen durch Rauschmittel. Schamanendrogen aus
Lateinamerika (Ayahuasca, San Pedro, Tabak, Coca) und
der alten Welt (Opium, Hanf, Fliegenpilz)
Nekromantie (Kommunikation mit den Toten).
Anubisbeschwörung in Ägypten, Totenbeschwörung bei
Agrippa, Ahnenkult in Afrika, Spiritismus und
Animismus der Moderne
Prophetische Träume. Traumdeutung in Babylonien und
Ägypten, Oneiromantie bei Griechen und Römern,
Traumdeutung im Fernen Osten, Visionäre Träume der
Parapsychologie
Präkognition. Hellsehen, Telepathie
Prophetentum und Zukunftsmythen. Die Weißen Götter
bei den Azteken und Hopi, Prophetentum im Alten
Testament, Sibyllinische Bücher von Rom,
Prophezeiungen von Da Vinci, Columbus, Nostradamus,
biblische Apokalyptik, christliche Wundererscheinungen.
Utopien und Gesellschaftsvisionen. Platons Politeia,
Kommunismus und Marxismus, Sonnenstaat von Charles
Fourier, Utopia von Thomas Morus.
Zukunftsromane und Science-Fiction. Reise zum Mond
von Keppler, Wilkins, Cyrano, Mensch-Maschine
Frankenstein, Jules Verne, H.G. Wells, Dystopien von
Huxley und Orwell.
Moderne Zukunftsforschung. Nationalökonomie und
Soziologie, Flechtheims Futurologie, Forecastings von
Herman Kahn und der RAND Corporation, Club of
Rome, Technikfolgen-Abschätzung, moderne Think
Tanks.



•

2.

•
-

-

-

-

-

•
-

Qualitative Prognosemethoden der Moderne.
Brainstorming, Zukunftswerkstatt, Synektik,
Laienbefragung, Expertenbefragung, Delphi-Methode,
Morphologischer Kasten von Zwicky, Cross-Impact-
Analyse, Relevanz- und Entscheidungsbaum,
Rhizomatische Prognostik, Szenario-Technik,
Synoptische Methode und Shaping Factors, Megatrends.

Zeichen- und zeitendeutende Prognostik.

Natürliche Zeichen.
Omen und Wunderzeichen. Himmelserscheinungen,
Tier- und Geburtsomina.
Deutungssysteme natürlicher Zeichen.
Zeichensysteme am Himmel, Auspizien im Alten Rom,
Elementdeutung und Feng Shui.
Physiognomik. Körperdeutung bei Ägyptern und
Babyloniern, Physiognomik bei den Griechen und in
China, indische Tridosha-Lehre, Chiromantie,
Phrenologie von Gall, Fragmente von Lavater.
Lehre von den drei Typen. Naturelle von Huter,
Konstitutionstypen von Kretschmer, Körperbau-
Komponenten von Sheldon.
Körperdeutung der Moderne. Chromosomenanalyse,
Antlitzdeutung, Körpersprache und non-verbale
Kommunikation, NLP – neurolinguistisches
Programmieren.

Kultivierte Zeichen.
Orakel und Ordale in Afrika. Orakel der Zande,
Mäusesand-Orakel in westafrikanischer Savanne,
Tier-Orakel in Mali, Kamerun und Elfenbeinküste,
Versehrungs-Ordale, Element-Orakel mit Wasser und
Feuer.



-

-

-

-

-

-

•
-

-

Knochenorakel und Eingeweideschau. Pyro-
Scapulaemantik in Tibet und Sibirien,
Eingeweideschau in Mesopotamien, Haruspizien bei
Etruskern und Römern, Anthropomantie.
Weitere Methoden. Pferde- und Kampf-Orakel bei den
Germanen. Apollon- und Hermes-Orakel in der
Antike, Wort- und Butterlampenorakel in Tibet, Ei-
und Spatzen-Orakel in China, Lesen von Tee- und
Kaffeesatz, Radiästhesie mit Wünschelrute und
Pendel, Kinesiologie, Graphologie.
Moderne Zeichenkultivierung über Messungen,
Indikatoren, Statistiken. Ur-Meter, Zeitmessung,
Internationales Einheitensystem IE und ISO Norm,
Indikatoren der Natur- und Sozialwissenschaften
sowie des Krieges, magische Archetypen.
Ökonomische Kennzahlen und
Wirtschaftsindikatoren. Controlling, Balanced
Scorecard, Kennzahlen der VWL, Marktmechanismen
z. B. Phillips-Kurve, Harvard-Barometer, Aktienkurse
und Börsenindikatoren.
Quantitative Befragungen. Sentimentindikatoren und
Konjunktur-Barometer, Konsumentenbefragung,
Gallup und Wahlprognosen, Persönlichkeitstests in
der Management-Diagnostik.
Medizinische Indikatoren und Genetik.
Blutgruppendeutung in Japan, Schwangerschafts-
Diagnostik, medizinische Softmarker, Genetik.

Künstliche Zeichen.
Lose, Wurforakel und Antwortmaschinen. Lose bei
Griechen und Römern, Ammonorakel in Ägypten,
Geistschreiben in China.
Miniaturwelt. Korborakel in Afrika, Chuvaanak-
Orakel in der südsibirischen Tyva, IFÁ-Orakel der



-

-

-

•

•

Yorubá.
Urmuster und Weltencodes über Symbole,
Buchstaben, Zahlen. Chinesische I GING,
Numerologie und Zahlenmystik, Germanische Runen,
Buchstaben und Zahlen der jüdischen Kabbala, Tarot.
Prognosesysteme und Weltmodelle der Moderne.
Prognosesysteme im Controlling,
Fundamentalanalyse, Technische Chartanalyse,
Ökonometrische Modelle und Input-Output-
Rechnung, Global Modelling.
Big Data und Smart Data. Mustererkennung.

Die Frage nach der Zukunft und dem Wesen aller Dinge
beschäftigt die Menschheit also von Anbeginn aller
Spiritualität. Sie war immer da und begleitete die
Menschen zu allen Zeiten und in allen Kulturen. In diesem
Kontext erscheint es fast merkwürdig, wenn moderne,
zahlen- und zeitenbasierte Rechenmodelle vorgeben, nicht
spirituell zu sein. Denn die Relevanz der Zukunft für den
Menschen ist an sich bereits eine zutiefst spirituelle
Fragestellung.

Versucht man aus der Entwicklungsgeschichte der
Diagnostik und Prognostik eine Evolutionslogik abzuleiten,
so sind mindestens zwei Merkmale erkennbar:

Zunehmender Grad an Objektivierung durch
Beobachtung, Messung, Auswertung externer Faktoren
Zunehmender Grad an Abstraktion bei gleichzeitiger
Erhöhung der Komplexität

Dabei ist auffallend, dass mit zunehmender Abstraktion der
Erfahrung und Intuition eine größere Bedeutung zukommt,
um aus den vielen Daten, dem Wissen, sinnvolle



Erkenntnisse zu entnehmen. Es mangelt heute nicht an
Daten, sehr wohl aber an Erkenntnis. Wer die „sinnvollere“
Erkenntnis aus den Daten zieht ist in der Wirtschaft
erfolgreicher – Facebook oder Google beispielsweise ziehen
bessere Erkenntnisse aus den Daten als die meisten
Händler. Andererseits werden große Banken- und
Wirtschaftskrisen von vielen Marktteilnehmern nicht
vorhergesehen, obwohl alle dafür erforderliche Daten
vorhanden sind.

Gleichzeitig ist auffällig, dass komplexe Systeme die
Verwendung von Größen erfordern, die in ihrer Definition
Archetypen ähneln. Sie stehen isoliert für etwas Größeres,
Umfassenderes. Die Größen, ob Zahlen, Formeln oder
Begriffe, fassen eine Vielzahl von mehr oder weniger klar
abgrenzbaren Eigenschaften zusammen, die in ihrer
Summe und in ihrer Gesamtwirkung vermeintlich als eine
Einheit wirken. Wenn man im Marketing über Zielgruppen
spricht („Generaty Y, X, Z“) oder in den Sozialen
Wissenschaften einheitlich verhaltende bzw. denkende
Gruppen definiert, oder in der Psychologie
Verhaltensmuster diskutiert, so ist das im Ansatz eine
Archetypisierung.

Die letzten beiden Auffälligkeiten sind im Grunde nichts
Anderes als das, was im Rahmen komplexer Orakel wie
dem I GING oder IFÁ geschieht. Der wesentliche
Unterschied ist lediglich, dass moderne Systeme nicht von
dem Prinzip der geistigen Entsprechung der materiellen
Welt ausgehen. Sie glauben daran, dass es beobachtbare,
messbare, sich in Formeln widerspiegelnde kausale
Zusammenhänge gibt. Doch alle Modelle erzählen letztlich
nur eine Geschichte. So einfach wie ein Mensch im
Rückblick auf das Leben einen roten Faden zu erkennen



glaubt, so schwer scheint es zu sein, diesen roten Faden in
die Zukunft zu projizieren. In manchen Fällen ist die
Abgrenzung von Magie/Aberglaube und Wissenschaft nur
ein Mantel, ein Wort. Der Depressive war früher ein Kind
Saturns, der Katatoniker war vom Dämonen Mehazael
besessen (s. Niederwieser). Deswegen gehen Orakel davon
aus, dass die dort definierten Zusammenhänge ebenfalls
Codes und Formeln sind, die noch nicht in die
wissenschaftlichen Formeln gegossen werden konnten. Vor
diesem Hintergrund ist es für die Qualität der Orakel
wichtig, einen hohen und konsistenten Abstraktionsgrad in
der Ausgestaltung der Spiel- und Deutungsregeln
aufrechtzuerhalten. Denn nur so überdauern sie die Moden
der Wissenschaft und passen sich den Systemen an, bleiben
stets Quellen der Weisheit.

Bei der ganzen Betrachtung der Geschichte der Diagnose
und Prognostik, bei der Bewertung einzelner Instrumente
darf nicht vergessen werden, dass es gerade die immer
wieder in Verruf gekommenen Orakel von I GING und IFÁ
waren, die alle anderen Modelle überlebt haben und die zu
sehr stabilen gesellschaftlich-spirituellen Strukturen
geführt haben. Es muss also etwas dran sein an diesen
Systemen, was vielen anderen Instrumenten überlegen ist.

Das Ziel dieses Buches ist es, die Metaphysik des Orakels
von IFÁ zu erweitern und wiederzubeleben. Durch die
Vereinfachung der Spielweise und die Abstrahierung der
Deutungsregeln wird das Orakel wieder spielbar und es
wird vor allem wieder eine Quelle der Weisheit. Die
konsistente, allumfassende Metaphysik des Systems wertet
das Orakel auf, denn es wird wieder zu dem, was es
eigentlich immer war – einer Universallehre.



Ich ziehe das I GING im Folgenden heran, um aus dem
Verständnis seiner Prinzipien Analogien für das System von
IFÁ abzuleiten. Die Vergleiche dienen dem Verständnis von
Gemeinsamkeiten und Abweichungen, nicht der Bewertung
der Qualität des einen oder anderen Orakels – beide haben
sich seit Tausenden von Jahren bewährt, sie müssen nicht
mehr in Bezug auf die Qualität und den Wert für die
Menschen und Gesellschaft hinterfragt werden. Die
Geschichte antwortet auf diese Frage.

Es ist im Folgenden nicht das Ziel, das I GING im Detail zu
erklären oder zu deuten. Dies kann in vielen guten Werken
nachgelesen werden. Das Ziel ist vielmehr, zu
verdeutlichen, was die wesentlichen Prinzipien sind, die
dem System zugrunde liegen und diese dort, wo sie Sinn
machen, auch beim System von IFÁ anzuwenden.



IFÁ UND I GING
Sind IFÁ und I GING überhaupt klassische Orakel?
Eigentlich nicht, denn sie sagen keine Ereignisse voraus.
Es sind Diagnose-Systeme der Wandlung von einem
aktuellen, definierten Systemzustand in ein potentiell neues
System, das nicht vollständig und sicher definiert ist. Die
Orakel zeigen die Strukturen, wie sie heute sind und die
Strukturen, wie sie morgen sein könnten. Sie zeigen diese
Strukturen in ihren Anfängen, im Statu Nascendi, wenn die
Zukunft ihre Schatten voraus wirft, sich aber noch nicht
konkret manifestiert hat.

Diese Unterscheidung ist sehr wichtig, denn sowohl das I
GING wie auch IFÁ verstehen sich ausdrücklich nicht als
Wahrsage- sondern als Weisheitstraditionen. Sie sind mehr
Weisheit als Wahrheit. Wahrsage-Orakel haben den
Charakter eines Urteils, und der Mensch ist dabei passiver
Empfänger der Botschaft. Weisheits-Orakel sind hingegen
Berater, die den Menschen als aktiven Mitgestalter der
Bestimmung sehen.

In der Anlage der Orakel bestehen große
Gemeinsamkeiten. Die Unterschiede ergeben sich eher aus
der späteren Ausgestaltung, Deutung und Anbindung an
mythologische Traditionen.

IFÁ ist aus der mythologischen Tradition heraus entstanden
und hat diese selbst geprägt. Das Orakel von IFÁ war
immer und ist immer noch DAS Herzstück der yorubischen
Mythologie (und heute auch der Tradition der Santeria und



des Candomblé). Es hat sich nicht von der spirituellen
Tradition entfernt und war stets mit ihr verbunden.

Anders beim I GING. Glaubt man den Schriften und den
historischen Funden, so scheint sich das I GING aus einem
einfachen Ja/Nein-Orakel heraus entwickelt zu haben, als
der Mensch nach differenzierten Antworten auf die Fragen
des Lebens suchte. Schrittweise erhöhten sich die
Komplexität und die Aussagefähigkeit dieses Orakels. Und
die spirituelle Deutung, das spirituelle Fundament entstand
erst in späteren Perioden. In der Literatur wird der Beginn
des I GING als eigenständigem Divinationssystem auf das
9. Jahrhundert v. Chr. datiert. Es heißt, es hätte sich
schrittweise aus dem Schafgarbenorakel entwickelt, unter
Einfluss des Knochenorakels der Shan-Dynastie. Ab dem 9.
Jahrhundert – mit Zhouyi als einer der ersten Versionen des
I GING – entwickelte sich das Orakel schrittweise zur
Universallehre. Es wurde mit den Elementen sowie dem
Yin-Yang verknüpft. In der Han-Dynastie ca. 200 v. Chr. bis
200 n. Chr. war das Orakel bereits ähnlich bekannt und
beliebt wie das Schildkrötenorakel der Shan-Dynastie. Es
stand im Mittelpunkt der konfuzianischen Tradition und
wurde bei allen wesentlichen Entscheidungen befragt. In
dieser Zeit entstanden wesentliche Schriften wie die „Zehn
Flügel“. Im 17. Jahrhundert kam es nach Europa, wo
Gottfried Leibniz die Ähnlichkeit zu seinem binären System
feststellte. Mit den Übersetzungen des Sinologen Richard
Wilhelm (1873-1930) gelangte das I GING schließlich an
die breite Öffentlichkeit und war u.a. ein gern zitiertes
Beispiel für die Archetypenlehre von C. G. Jung.

Die Anfänge von I GING sind spekulativ und es gibt auch
eine andere Version der Entstehung, die stärkeren Bezug
auf die Handelsbeziehungen von Asien und Afrika nimmt.



Es deutet einiges darauf hin, dass IFÁ ein Vorläufer des I
GING gewesen sein könnte. Es ist sicher, dass es eine
entwickelte spirituelle Kultur im frühen Ägypten gab, die
Grundlage für die spirituellen Traditionen Ägyptens und
später auch Griechenlands war. In den alten Schriften von
Herodot ist von den schwarzen Priestern die Rede, große
Philosophen und Mystiker wie Pythagoras waren in Afrika
und kamen dort in Berührung mit der spirituellen
Tradition. Und die Divinationsspiele waren dort weit
verbreitet und bereits komplex aufgebaut. Bedenkt man,
dass der Handel auch damals schon die Regionen Asiens,
Arabiens und Afrikas miteinander verband, so ist es sehr
wahrscheinlich, dass auch die spirituellen Traditionen und
Rituale miteinander in Berührung kamen. Die auffallend
ähnliche Anlage der beiden Orakel ist kein Beweis, aber
dennoch ein Hinweis auf eine potentiell gemeinsame
Ausgangsbasis. Auch die im Orakel von IFÁ verwendeten
Cauris waren Zahlungsmittel, die sowohl in Afrika, wie
auch in Asien gebräuchlich waren und die über fast 2.000
Jahre verwendet wurden.

In der konzeptionellen Anlage ähneln sich I GING und IFÁ.
Beide Systeme sind binär und entstanden wahrscheinlich
aus dem einfachen Ja/Nein-Prinzip, das später durch die
philosophische, spirituelle Deutung Licht/Schatten ersetzt
wurde. Beide Systeme erweiterten das Licht-Schatten-
Prinzip durch die vier Elemente Luft, Wasser, Feuer, Erde
als Archetypen für die innere, unveränderliche und sich
kohärent verhaltende Struktur komplexer
Zusammenhänge. Beide Systeme berücksichtigen zudem
die Dimensionen Himmel-Mensch-Erde. Und beide
verstehen sich als Weisheitssysteme, die Energiestrukturen
erkennen und deuten, wenn sie gerade am Entstehen sind.


