HELENE MAIMANN

GEFILLTE FiscH &
LEBENSSTRUDEL

EINE JUDISCHE KOCHSHOW







HELENE MAIMANN

GEeFiLLTE FiscH & LEBENSSTRUDEL



HELENE MAIMANN

GEFILLTE FISCH &
LEBENSSTRUDEL

EINE JUDISCHE KOCHSHOW

Picus VERLAG WIEN



Copyright © 2012 Picus Verlag Ges.m.b.H., Wien
Alle Rechte vorbehalten
Grafische Gestaltung: Dorothea Locker, Wien
Umschlagabbildung: © Julia Stix
Datenkonvertierung E-Book: Nakadake, Wien
ISBN 978-3-7117-5111-9
Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschutzt

Informationen uber das aktuelle Programm
des Picus Verlags und Veranstaltungen unter
www.picus.at


http://www.nakadake.at/
http://www.picus.at/

Inhalt

Der westostliche Kuchendiwan

Liebe mit Lokschen - Eine Ode an die Huhnersuppe
Warum das Schwein besonders verboten ist
Sul’ & saftig

Die Krautfleckerln der Tante Jolesch
Winterfreuden

Das Geschrei der gefullten Ente

Die frohliche Mohntasche

Von Mazze

Bagel Times

Das Licht des Sudens

Iss nicht so schnell!

Wenn Milch und Honig flielSen



Gefullt, gekocht, gesulzt und gegessen
Anhang

Zum Nachlesen

Zum Nachhoren

Glossar

Register der Rezepte und Speisen



DER WESTOSTLICHE KUCHENDIWAN

Die judische Kuche ist seit je eine Fusionskuche zwischen
den verschiedenen Kontinenten und Kulturen, in denen
Juden unterwegs waren oder zu Hause sind. Eine
Landkarte der Diaspora, ein Kompass durch Geschichte,
Religion, Kultur und Familienleben. Ein Strudel, gefullt mit
Geruchen, Aromen, Anekdoten, Nostalgie und Neugier auf
Neues. Den inneren Zusammenbhalt bilden die Kaschrut, die
Speisegesetze, die vorschreiben, was und wann gekocht
und gegessen werden darf und wann nicht, und ihre
Auslegung wird ebenso weitergegeben wie die Rezepte
selbst. Wo immer Juden lebten, integrierten sie die lokalen
Lebensmittel und die Art, wie sie zubereitet wurden, in
ihren Speisezettel und passten sie den Kaschrut an. Durch
ihre Wanderungen vermischten sich die
Essensgewohnheiten noch mehr.

Was wir in Europa und in den usa als judische Kuche
kennen - Gefillte Fisch, Gehackte Leber, Salzgurken,
Kartoffelpuffer, Ganseschmalz und Tscholent - brachten die
polnischen, russischen und litauischen Juden aus den
kleinen Stadten und Dorfern, den Schtetl, mit, als sie im
19. Jahrhundert begannen, in den Westen zu stromen, auf
der Flucht vor dem sozialen Elend, den Pogromen und der
engen rabbinischen Welt ihrer Vater. Sie waren
Aschkenasen, Nachfahren jener Juden, die sich seit der
Spatantike in Mitteleuropa angesiedelt hatten. Sie durften
kein Land besitzen, waren zahlreichen diskriminierenden



Regeln unterworfen und lebten abgeschlossen in eigenen
Vierteln, aber lange Zeit mehr oder weniger unbehelligt.

Im 13. Jahrhundert, wahrend der Kreuzzuge, setzten
massive Verfolgungen ein, die hundert Jahre spater, als die
Pest ein Drittel der Europaer das Leben kostete, in blutige
Pogrome und Austreibungen umschlugen. Die Aschkenasen
fluchteten in mehreren Wellen in den dunn besiedelten, von
dichten Urwaldern bedeckten Osten, beschutzt von den
polnischen Konigen und litauischen GrofSfursten, die ihre
handwerklichen und handlerischen Talente zu schatzen
wussten. Dort hielten sie an ihren mittelalterlichen
religiosen Traditionen fest - streng orthodoxe Juden tun
das bis heute -, an ihren Ritualen, Kleiderordnungen,
Brauchen und Festen. Im Lauf der Zeit sonderten sie sich
immer mehr von der feindlichen christlichen Umwelt ab
und wandten sich ausschlieflich den rabbinischen und
talmudischen Schriften zu. Aschkenas, ursprunglich die
hebraische Bezeichnung fur Deutschland, stand demnach
fur die von Nordfrankreich bis Russland, von England bis
Ungarn und Oberitalien lebenden Juden. Sie sprachen
Jiddisch, ein  Mittelhochdeutsch, das romanische,
hebraische, aramaische und spater slawische Elemente
einschloss. Jiddisch ist mehr als eine Sprache. Es definiert
eine komplexe europaische Lebenswelt, die im Zweiten
Weltkrieg durch die Schoah ausgeloscht wurde.

Als die Aschkenasen nach Osteuropa zogen, nahmen sie
ihre Kuche mit, und die war deutsch: dicke Suppen mit
Knodeln und Graupen, Haferbreie, @ Schwarzbrot,
gepokeltes Fleisch, gesalzener Hering, Kraut und Ruben,
Rettich, Kren, gefullter Gansehals und Fischpasteten. Die
italienischen Aschkenasen brachten die Nudeln mit, die
franzosischen Knoblauch, Zwiebeln und den Tscholent, der



mit dem Cassoulet verwandt ist. Spater, im sogenannten
Ansiedlungsrayon zwischen der deutschen Ostgrenze und
Westrussland, kamen die intensiven Huhner- und
Linsensuppen dazu. AulSerdem Bohnen und Buchweizen,
Sauerkraut, eingelegtes Gemuse, Knodel, Kompotte und
dunne Pfannkuchen, die in Wien und Budapest
Palatschinken heilsen, Borschtsch und andere Gerichte aus
roten Ruben, Speisen mit Topfen und saurem Rahm. Sowie
Bagel und Blini, Kartoffelkigl und Nudelpudding, Piroggen,
Wareniki und die vielen Mohngerichte. Und dann das Erbe
der Habsburger Monarchie: Strudel, Gulasch und gefullte
Paprika, Wiener Schnitzel mit Erdapfelsalat und Krapfen.

Das ist der eine Hauptstrom. Der andere ist die
sephardische Kuche jener Juden, die tausend Jahre auf der
Iberischen Halbinsel gelebt wund sich nach ihrer
Vertreibung 1492 in Nordafrika und im Osmanischen Reich
niedergelassen hatten. (Ursprunglich waren die Sephardim
einer der =zehn verlorenen Stamme des biblischen
Nordreiches Israel.) Sie sprachen und sprechen heute noch
Ladino, die spanische Hochsprache des 15. Jahrhunderts,
das Castiliano. Unabhangig davon entstand die judeo-
arabische Kuche in Syrien, im Jemen, Irak und im Libanon.
Im Unterschied zu den europaischen Juden waren die
Sepharden und die arabischen Juden niemals vollstandig
ausgegrenzt, sie entwickelten inmitten des relativ offenen
und toleranten Islam  zahlreiche  philosophische,
medizinische und literarische Schulen und lebten in engem
Kontakt mit den Moslems. Bis vor funfzig, sechzig Jahren
waren ihre vielfaltigen Kuchen tief davon beeinflusst und
sind es in Israel bis heute.

Die Kuche, immer auch ein Anlass fur Witz und Streit,
beides ein fester Bestandteil der judischen Tradition, fuhrt



durch den Lauf der Wochen und Monate, gepragt durch
Fastengebote und Feste. Sie ist gelebte und geschmeckte
Erinnerung, gerade in Zeiten von Verfolgung und
Vertreibung. Kein Mobelstuck ist so wichtig wie der Tisch,
um den sich die Familie mit Freunden und Gasten
versammelt. Im Wandergepack war immer ein Krug oder
Topf dabei, und auch ich benutze noch Geschirr und
Kuchengerate aus meinem Elternhaus und die Tischtucher
meiner GrolSmutter, die ich nie kennengelernt habe. Von
meiner Mutter und dann im Lauf der Zeit von einigen
anderen Damen und Herren habe ich kochen gelernt und
dabei viel uber die verschiedenen Kuchen erfahren. Ich
selbst liebe die oOsterreichische Kuche, mit der ich
aufgewachsen bin, ebenso wie die mediterrane und die
levantinische. Aber wo immer ich bin auf der Welt - wenn
es kalt und dunkel ist, zieht es mich zu einer ordentlichen
Huhnersuppe.



LIEBE MIT LOKSCHEN
EINE ODE AN DIE HUHNERSUPPE

Eben habe ich sie zugestellt, so wie jeden Freitag. Keine
Woche ohne dieses Ritual. Wenn es ein Gericht gibt, das die
Juden aller Weltgegenden eint, dann dieses. Huihnersuppen
kennen und schatzen fast alle Kulturen, aber die Juden
verehren sie nicht nur als Gericht, sondern auch als
Medizin. Schon Maimonides, der grolSe Arzt, Philosoph und
Reformer, schrieb, dass Huhnersuppe die ideale Kost gegen
viele Beschwerden ist und sogar lebensrettend sein kann.
Bei Grippe ist sie sowieso unumganglich. Das weils die
Volkskuche schon lange. Den Grund lieferte inzwischen die
Wissenschaft: Sowohl die Huhnerknochen als auch die
reichlich zugegebene Petersilie wirken, wenn sie langsam
ausgekocht werden, antibiotisch. Daher heilSst die Suppe
auch »Judisches Penizillin«.

Sowohl Aschkenasen als auch Sepharden haben eine
Liebesgeschichte mit dem Huhn. Bei Genesis 1,20 heilst es,
Vogel sollen uber die Erde in das himmlische Firmament
fliegen ... und die Huhner unter ihnen am besten direkt
hinein in die kleinen Hinterhofe. Kein anderes Haustier war
so einfach zu halten. Sie suchten sich ihr Frischfutter
selbst, gingen abends unaufgefordert in ihre Stalle,
lieferten Eier und Federn und waren ein wichtiger Artikel
fur den Kleinhandel, den die Frauen betrieben. Geflugel
konnte selbst geschachtet werden. So manches
Schabbathuhn verlebte seine letzten Tage in einem



