




HELENE MAIMANN

GEFILLTE FISCH & LEBENSSTRUDEL



HELENE MAIMANN

GEFILLTE  FISCH &
LEBENSSTRUDEL

EINE JÜDISCHE KOCHSHOW

PICUS VERLAG WIEN



Copyright © 2012 Picus Verlag Ges.m.b.H., Wien
Alle Rechte vorbehalten

Grafische Gestaltung: Dorothea Löcker, Wien
Umschlagabbildung: © Julia Stix

Datenkonvertierung E-Book: Nakadake, Wien
ISBN 978-3-7117-5111-9

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt

Informationen über das aktuelle Programm
des Picus Verlags und Veranstaltungen unter

www.picus.at

http://www.nakadake.at/
http://www.picus.at/


Inhalt

Der westöstliche Küchendiwan

Liebe mit Lokschen - Eine Ode an die Hühnersuppe

Warum das Schwein besonders verboten ist

Süß & saftig

Die Krautfleckerln der Tante Jolesch

Winterfreuden

Das Geschrei der gefüllten Ente

Die fröhliche Mohntasche

Von Mazze

Bagel Times

Das Licht des Südens

Iss nicht so schnell!

Wenn Milch und Honig fließen



Gefüllt, gekocht, gesulzt und gegessen

Anhang

Zum Nachlesen

Zum Nachhören

Glossar

Register der Rezepte und Speisen



DER  WESTÖSTLICHE  KÜCHENDIWAN

Die jüdische Küche ist seit je eine Fusionsküche zwischen
den verschiedenen Kontinenten und Kulturen, in denen
Juden unterwegs waren oder zu Hause sind. Eine
Landkarte der Diaspora, ein Kompass durch Geschichte,
Religion, Kultur und Familienleben. Ein Strudel, gefüllt mit
Gerüchen, Aromen, Anekdoten, Nostalgie und Neugier auf
Neues. Den inneren Zusammenhalt bilden die Kaschrut, die
Speisegesetze, die vorschreiben, was und wann gekocht
und gegessen werden darf und wann nicht, und ihre
Auslegung wird ebenso weitergegeben wie die Rezepte
selbst. Wo immer Juden lebten, integrierten sie die lokalen
Lebensmittel und die Art, wie sie zubereitet wurden, in
ihren Speisezettel und passten sie den Kaschrut an. Durch
ihre Wanderungen vermischten sich die
Essensgewohnheiten noch mehr.

Was wir in Europa und in den USA als jüdische Küche
kennen – Gefillte Fisch, Gehackte Leber, Salzgurken,
Kartoffelpuffer, Gänseschmalz und Tscholent – brachten die
polnischen, russischen und litauischen Juden aus den
kleinen Städten und Dörfern, den Schtetl, mit, als sie im
19. Jahrhundert begannen, in den Westen zu strömen, auf
der Flucht vor dem sozialen Elend, den Pogromen und der
engen rabbinischen Welt ihrer Väter. Sie waren
Aschkenasen, Nachfahren jener Juden, die sich seit der
Spätantike in Mitteleuropa angesiedelt hatten. Sie durften
kein Land besitzen, waren zahlreichen diskriminierenden



Regeln unterworfen und lebten abgeschlossen in eigenen
Vierteln, aber lange Zeit mehr oder weniger unbehelligt.

Im 13. Jahrhundert, während der Kreuzzüge, setzten
massive Verfolgungen ein, die hundert Jahre später, als die
Pest ein Drittel der Europäer das Leben kostete, in blutige
Pogrome und Austreibungen umschlugen. Die Aschkenasen
flüchteten in mehreren Wellen in den dünn besiedelten, von
dichten Urwäldern bedeckten Osten, beschützt von den
polnischen Königen und litauischen Großfürsten, die ihre
handwerklichen und händlerischen Talente zu schätzen
wussten. Dort hielten sie an ihren mittelalterlichen
religiösen Traditionen fest – streng orthodoxe Juden tun
das bis heute –, an ihren Ritualen, Kleiderordnungen,
Bräuchen und Festen. Im Lauf der Zeit sonderten sie sich
immer mehr von der feindlichen christlichen Umwelt ab
und wandten sich ausschließlich den rabbinischen und
talmudischen Schriften zu. Aschkenas, ursprünglich die
hebräische Bezeichnung für Deutschland, stand demnach
für die von Nordfrankreich bis Russland, von England bis
Ungarn und Oberitalien lebenden Juden. Sie sprachen
Jiddisch, ein Mittelhochdeutsch, das romanische,
hebräische, aramäische und später slawische Elemente
einschloss. Jiddisch ist mehr als eine Sprache. Es definiert
eine komplexe europäische Lebenswelt, die im Zweiten
Weltkrieg durch die Schoah ausgelöscht wurde.

Als die Aschkenasen nach Osteuropa zogen, nahmen sie
ihre Küche mit, und die war deutsch: dicke Suppen mit
Knödeln und Graupen, Haferbreie, Schwarzbrot,
gepökeltes Fleisch, gesalzener Hering, Kraut und Rüben,
Rettich, Kren, gefüllter Gänsehals und Fischpasteten. Die
italienischen Aschkenasen brachten die Nudeln mit, die
französischen Knoblauch, Zwiebeln und den Tscholent, der



mit dem Cassoulet verwandt ist. Später, im sogenannten
Ansiedlungsrayon zwischen der deutschen Ostgrenze und
Westrussland, kamen die intensiven Hühner- und
Linsensuppen dazu. Außerdem Bohnen und Buchweizen,
Sauerkraut, eingelegtes Gemüse, Knödel, Kompotte und
dünne Pfannkuchen, die in Wien und Budapest
Palatschinken heißen, Borschtsch und andere Gerichte aus
roten Rüben, Speisen mit Topfen und saurem Rahm. Sowie
Bagel und Blini, Kartoffelkigl und Nudelpudding, Piroggen,
Wareniki und die vielen Mohngerichte. Und dann das Erbe
der Habsburger Monarchie: Strudel, Gulasch und gefüllte
Paprika, Wiener Schnitzel mit Erdäpfelsalat und Krapfen.

Das ist der eine Hauptstrom. Der andere ist die
sephardische Küche jener Juden, die tausend Jahre auf der
Iberischen Halbinsel gelebt und sich nach ihrer
Vertreibung 1492 in Nordafrika und im Osmanischen Reich
niedergelassen hatten. (Ursprünglich waren die Sephardim
einer der zehn verlorenen Stämme des biblischen
Nordreiches Israel.) Sie sprachen und sprechen heute noch
Ladino, die spanische Hochsprache des 15. Jahrhunderts,
das Castiliano. Unabhängig davon entstand die judeo-
arabische Küche in Syrien, im Jemen, Irak und im Libanon.
Im Unterschied zu den europäischen Juden waren die
Sepharden und die arabischen Juden niemals vollständig
ausgegrenzt, sie entwickelten inmitten des relativ offenen
und toleranten Islam zahlreiche philosophische,
medizinische und literarische Schulen und lebten in engem
Kontakt mit den Moslems. Bis vor fünfzig, sechzig Jahren
waren ihre vielfältigen Küchen tief davon beeinflusst und
sind es in Israel bis heute.

Die Küche, immer auch ein Anlass für Witz und Streit,
beides ein fester Bestandteil der jüdischen Tradition, führt



durch den Lauf der Wochen und Monate, geprägt durch
Fastengebote und Feste. Sie ist gelebte und geschmeckte
Erinnerung, gerade in Zeiten von Verfolgung und
Vertreibung. Kein Möbelstück ist so wichtig wie der Tisch,
um den sich die Familie mit Freunden und Gästen
versammelt. Im Wandergepäck war immer ein Krug oder
Topf dabei, und auch ich benütze noch Geschirr und
Küchengeräte aus meinem Elternhaus und die Tischtücher
meiner Großmutter, die ich nie kennengelernt habe. Von
meiner Mutter und dann im Lauf der Zeit von einigen
anderen Damen und Herren habe ich kochen gelernt und
dabei viel über die verschiedenen Küchen erfahren. Ich
selbst liebe die österreichische Küche, mit der ich
aufgewachsen bin, ebenso wie die mediterrane und die
levantinische. Aber wo immer ich bin auf der Welt – wenn
es kalt und dunkel ist, zieht es mich zu einer ordentlichen
Hühnersuppe.



LIEBE MIT  LOKSCHEN
EINE ODE AN DIE  HÜHNERSUPPE

Eben habe ich sie zugestellt, so wie jeden Freitag. Keine
Woche ohne dieses Ritual. Wenn es ein Gericht gibt, das die
Juden aller Weltgegenden eint, dann dieses. Hühnersuppen
kennen und schätzen fast alle Kulturen, aber die Juden
verehren sie nicht nur als Gericht, sondern auch als
Medizin. Schon Maimonides, der große Arzt, Philosoph und
Reformer, schrieb, dass Hühnersuppe die ideale Kost gegen
viele Beschwerden ist und sogar lebensrettend sein kann.
Bei Grippe ist sie sowieso unumgänglich. Das weiß die
Volksküche schon lange. Den Grund lieferte inzwischen die
Wissenschaft: Sowohl die Hühnerknochen als auch die
reichlich zugegebene Petersilie wirken, wenn sie langsam
ausgekocht werden, antibiotisch. Daher heißt die Suppe
auch »Jüdisches Penizillin«.

Sowohl Aschkenasen als auch Sepharden haben eine
Liebesgeschichte mit dem Huhn. Bei Genesis 1,20 heißt es,
Vögel sollen über die Erde in das himmlische Firmament
fliegen … und die Hühner unter ihnen am besten direkt
hinein in die kleinen Hinterhöfe. Kein anderes Haustier war
so einfach zu halten. Sie suchten sich ihr Frischfutter
selbst, gingen abends unaufgefordert in ihre Ställe,
lieferten Eier und Federn und waren ein wichtiger Artikel
für den Kleinhandel, den die Frauen betrieben. Geflügel
konnte selbst geschächtet werden. So manches
Schabbathuhn verlebte seine letzten Tage in einem


