




Mathias Hirsch

Schuld
und

Schuldgefühl
Zur Psychoanalyse von Trauma und

Introjekt

Mit 5 Abbildungen

7., überarbeitete Auflage

Vandenhoeck & Ruprecht



Umschlagabbildung: Masaccio »Die Vertreibung aus dem Paradies«, Science
Photo Library / akg-images

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im

Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-647-99868-8

Weitere Ausgaben und Online-Angebote sind erhältlich unter: www.v-r.de

© 2017, 2002, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Theaterstraße 13, D-
37073 Göttingen/Vandenhoeck & Ruprecht LLC, Bristol, CT, U.S.A.www.v-r.de

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich
geschützt. Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen Fällen

bedarf dervorherigen schriftlichen Einwilligung des Verlages.
Satz: Karo Creativ Süd | KCS GmbH, Stelle

EPUB-Erstellung: Lumina Datamatics, Griesheim

http://dnb.d-nb.de/
http://www.v-r.de/
http://www.v-r.de/


Inhalt

Einleitung

I.Schuld
Schuld fängt »bei Adam und Eva« an

Schöpfungsmythen als Bild für die Phylogenese der
Menschen
Die Schöpfungsgeschichte als Bild für die Ontogenese

Überblick über den Schuldbegriff
Schuld und Gewissen
Kritik des psychoanalytischen Gewissensbegriffs
Der Schuldbegriff der Daseinsanalyse
Schuld und Gewissen im Kontext von Beziehung
Kollektivschuld und Generationenhaftung
Christliche Religion
Schulddialektik und Schulddilemma
Schuldbewältigung

Schuldbewusstsein und Reue
Schuldanerkennung, Umkehr und Vergebung
Juristische Schuldbewältigung

Schuldabwehr
Schuldzuweisung



»Schuld der Mütter«
Psychoanalyse und Schuld

II.Schuldgefühl
Überblick
Über-Ich

»Frühes« Über-Ich
»Reifes« Über-Ich

Abwehr von Schuldgefühl
Regression
Identifikation
»Verbrechen aus Schuldgefühl«

Introjektion
Unbewusstes, entlehntes Schuldgefühl (FREUD 1923)
Das Introjekt
FERENCZI: »Sprachverwirrung zwischen den Erwachsenen
und dem Kind« (1933)
Identifikation mit dem Introjekt
Identifikation mit dem Aggressor
Subtile Traumata
Sexualisierung
Wiederholungszwang

Erste Gruppe der Schuldgefühle: Basisschuldgefühl
Die Existenz des Kindes ist nicht gewollt
Rollenumkehr
Die Existenz ist gewollt, aber das Kind ist nicht »richtig«
Die »tote Mutter« als eigenes basales Falsch-Sein erlebt
Adoption
Familiengeheimnisse

Zweite Gruppe der Schuldgefühle: Schuldgefühl aus Vitalität
Ödipales Schuldgefühl
Sexualität und Schuldgefühl I
Scheitern am Erfolg I – Erfolg bedeutet Übertreffen
»Terrorismus des Leidens«



Geschwisterrivalität
Überlebendenschuldgefühl

Dritte Gruppe der Schuldgefühle: Trennungsschuldgefühl
Trennungsschuldgefühl
Sexualität und Schuldgefühl II – Sexualität bedeutet
Trennung
Scheitern am Erfolg II – Erfolg bedeutet Trennung

Vierte Gruppe der Schuldgefühle: Traumatisches
Schuldgefühl

Familiäre Traumata
Verluste
Folter und KZ-Haft
Transgenerationale Weitergabe

III. Schuld und Schuldgefühl
Das Schuldgefühl ist mehrfach determiniert
Die Schuld des Opfers
Überschneidung von Schuld und Schuldgefühl
Abwehr von Schuld durch Schuldgefühl
Zur Differenzierung von Schuld und Schuldgefühl in der
analytischen Psychotherapie

»Unschuldsvermutung«
Durcharbeiten
Trennung

Literatur

Filme

Register



Einleitung

Schuld ist ein Grundphänomen menschlicher Existenz, das
Schuldthema durchzieht das menschliche Leben, es ist
unerschöpflich und findet sich überall in Mythologie, Kunst
und Dichtung sowie im Alltag. Insofern ist jeder Mensch sein
eigener Experte auf diesem Gebiet, jeder hat seine
persönliche Auffassung, was Schuld bedeutet und von wann
an sie beginnt. Auch Schuldgefühl ist ein ubiquitäres
Phänomen, unentbehrlich für die Regulation menschlichen
Zusammenlebens, bei jeder psychischen Störung ins
Pathologische gesteigert anzutreffen.
Die Domäne der Psychoanalyse ist das Intrapsychische, die
Dynamik der inneren Instanzen; im Zusammenhang mit
dem Schulderleben eines Menschen geht es der
Psychoanalyse um die Einwirkungen des Über-Ich auf das
Ich, die sich als Schuldgefühl bemerkbar machen. Es wird
sich hier in der Regel um ein irrationales, unrealistisches
oder neurotisches Schuldgefühl handeln, eher verborgenen
Wünschen und insbesondere latenten Aggressionen
entsprungen. Aber auch reale Taten, die ein Böses, eine
tatsächliche Verletzung bewirken, hinterlassen ein
Schuldgefühl, dessen Qualität jedoch von ersterem
unterschiedlich ist, da das Bewusstsein einer schuldhaften



Handlung mit ihm verbunden ist. FREUD (1930a, S. 491)
zufolge sollte dieses letztere Schuldgefühl gar nicht
Gegenstand der Psychoanalyse sein, da es sich ja um eine
Reaktion auf ein reales zwischenmenschliches Geschehen
handelt; ihn interessierte vielmehr, was in der Psyche des
Individuums vor sich geht: »Die Psychoanalyse tut also recht
daran, den Fall des Schuldgefühls aus Reue von diesen
Erörterungen auszuschließen, so häufig er auch vorkommt
und so groß seine praktische Bedeutung auch ist.« Ich
plädiere für eine strenge begriffliche Trennung von
unrealistischem Schuldgefühl und Schuldbewusstsein, das
heißt Anerkennung einer realen Schuld, auf die der Affekt
der Reue folgen kann.

Längst aber hat sich die Psychoanalyse fortbewegt von
einer »Ein-Personen-Psychologie«, wie BALINT (1969) es
ausdrückte, in der die den einzelnen umgebenden
Menschen bestenfalls Objekte der Libido sind, nicht aber als
interagierende, handelnde Personen in Erscheinung treten,
hin zu einer »Zwei- und Mehr-Personen-Psychologie«;
Verhalten, Gestaltung von Beziehungen, eventuelle
pathologische Symptomatik hängen sowohl ab von den
realen Erfahrungen in Beziehungen der Vergangenheit als
auch von dem, was das »Ich daraus gemacht hat« (A. FREUD
1976) und was aus Anlagen (im Sinne von
Entwicklungspotenzial) und affektiven Bedürfnissen sowie
Impulsen (Triebe) entstanden ist. Wenn sich aber der
Gegenstand der Psychoanalyse von den ausschließlich
inneren Prozessen hin zu den Objektbeziehungen (der
Vergangenheit und Gegenwart) und besonders ihren
intrapsychischen Niederschlägen (Objektbildern,
Objektrepräsentanzen) verlagert hat, kann sie das Handeln
der Menschen untereinander nicht verleugnen. Dann darf
sie nicht bei der Beschäftigung mit den aufgrund von
innerpsychischen Konflikten entstandenen Schuldgefühlen
stehenbleiben, sondern muss sich auch der durch konkretes



Handeln anderen oder sich selbst gegenüber entstandenen
realen Schuld annehmen. Denn nicht nur unrealistische
Schuldgefühle, auch schuldhafte reale Grenzverletzungen
werden von unbewussten Motiven und Triebschicksalen
mitbestimmt, also von ureigenen Bereichen der
Psychoanalyse. Wenn sich auch Schuld im äußeren
zwischenmenschlichen, Schuldgefühl dagegen im
intrapsychischen Bereich ereignet, so sind sie doch
miteinander verwoben, wie HAYNAL (1989, S. 326) es
ausdrückt, allerdings auf das Doppelte von Traumatisierung
(entspricht Schuld) und Phantasie (entspricht Schuldgefühl)
bezogen: »Die Verbindung zwischen äußerer und innerer
Wirklichkeit, dem Ereignis und seinem Einfluß auf die innere
Welt des Menschen [ist] ein schwieriges und komplexes
Problem.«

Darüber hinaus betrifft die Anerkennung realer äußerer
Einflüsse und damit die einer Verantwortungs- oder
Schulddimension auch die therapeutische Beziehung. Diese
kann heute nicht mehr als von »Indifferenz« (FREUD 1915a)
oder Neutralität bestimmt angesehen werden, der Anteil des
Analytikers auch nicht mehr als bloß auf die Übertragung
reagierend, er muss vielmehr bei aller Asymmetrie als
eigener originärer Beitrag zur Gestaltung und Entwicklung
der Beziehung verstanden werden. Dabei gehen durchaus
unvermeidlich Haltungen, Werte, sogar Charakterzüge und
persönliche Vorlieben sowie Abneigungen des Analytikers in
die Beziehung ein, und da man sie nicht unterdrücken kann,
muss man für sie die Verantwortung übernehmen, sie als
Realität sogar benennen, wenn der Analysand sie nicht klar
als Äußeres von seinem Inneren unterscheiden kann (vgl.
LICHTENBERG, LACHMANN u. FOSSHAGE 1992). Das bedeutet
keineswegs, eine immer notwendige Abstinenz aufzugeben
oder gar mutuelle Analyse zu betreiben. Weiterhin hat die
analytische Arbeit mit Extremtraumatisierten, auch mit
Opfern familiärer Gewalt gezeigt, dass sehr wohl das, was



»dem Ich angetan« wurde (A. FREUD 1976), als reales Trauma
vom Analytiker anerkannt und gegebenenfalls benannt und
bestätigt werden muss, bevor eine Analyse des
Intrapsychischen beginnen kann (vgl. AMATI 1990; HIRSCH
1993b; OLINER 1995, S. 299; GRUBRICH-SIMITIS 1995, S. 358).

Trotzdem trifft man eine grobe Unterscheidung zwischen
Schuldgefühl und Schuld ebenso wie eine von
intrapsychisch und interpersonell. Schuldig wird man am
anderen, am Gegenüber (vgl. besonders BUBER 1958 und
JASPERS 1946) oder an sich selbst als Objekt des Handelns
(das geht besonders auf HEIDEGGER zurück). Deshalb ist
Schuld vornehmlich eine Sache von Religion und
Philosophie; schließlich geht es um sittliche Maßstäbe des
Verhaltens im (Zusammen-) Leben der Menschen und um ihr
Sein und die Verantwortung dafür.

Sicher hat das Phänomen Schuld ein Doppelgesicht, es
existiert sozusagen gar nicht, ohne dass eine (ethisch-
moralische) Instanz Schuld definiert. Andererseits gibt es
diese Instanzen; notfalls, wenn die menschlichen Maßstäbe
nicht ausreichen, verlegt man sie ins Metaphysische. Will
die Psychoanalyse die (traumatische) Realität
berücksichtigen, muss sie auch reale Schuld anerkennen;
auch wenn sie sich nicht selbst zum Richter machen darf,
muss sie die existierenden Kriterien, die Schuld definieren,
einbeziehen.

Eine Trennung der beiden Bereiche des Schulderlebens ist
für ein Verständnis ihrer Verschiedenheit, für ein
begriffliches und schließlich therapeutisches Arbeiten
nützlich und notwendig, andererseits fallen sie oft im immer
vielfach determinierten Schulderleben partiell wieder
zusammen. Ihre Trennung im Einzelfall wirkt dann künstlich
und verlangt nach Synthese, um die Komplexität der
mannigfaltigen Komponenten von Schuld und Schuldgefühl
in der Schulderfahrung des Einzelnen zu achten. Deshalb ist
die vorliegende Untersuchung in drei Teile gegliedert:



Schuld und Schuldgefühl werden zunächst in je einem
Abschnitt getrennt behandelt, um dann in einem dritten ihre
vielfältigen Überschneidungen und Untrennbarkeiten
aufzuzeigen.

Am Anfang des ersten Abschnitts werden die
Schöpfungsmythen als Geschichte der Menschwerdung
verstanden, hier liegt der Anfang aller Schuld, entsteht
Schuldfähigkeit durch den Austritt des Menschen aus dem
instinktgesteuerten Tierreich. Man kann die
Schöpfungsgeschichte aber auch als Erzählung der
ontogenetischen Individuation eines jeden, anfangs
»unschuldigen« Menschen verstehen. Daran anschließend
wird die Auseinandersetzung der Daseinsanalyse und auch
der christlichen Theologie mit dem Schuldgefühlskonzept
der Psychoanalyse thematisiert, wobei oft genug eine
erstaunliche Ignoranz der Psychoanalyse unterstellt, dass
sie alle, auch reale und existenzielle Schuld
»weganalysieren« wolle und zu können vorgebe. Der
Determinismus der Psychoanalyse – das Über-Ich ist stets
durch Umwelterfahrung geprägt – erregt den Argwohn
derjenigen, die ein »autochthones« Gewissen des Menschen
annehmen. Für die christliche Theologie, die auf der
Annahme der frei gewählten Tat, die schuldig macht,
besteht, ist das Konzept des Unbewussten der
Psychoanalyse, das den Menschen in seiner Entscheidung
oft genug unfrei macht, anscheinend bedrohlich.

Das Schuldgefühl wird der psychoanalytischen Theorie
zufolge vom Über-Ich erzeugt, dessen Entstehung und
verschiedene Qualitäten diskutiert werden. Schuldgefühl
setzt Ambivalenz voraus; nur die Liebe zum gleichzeitig
gehassten Objekt lässt Reue und
Wiedergutmachungswunsch entstehen. Der Urgrund des
Schuldgefühls lässt sich deshalb in der Ambivalenz der Brust
gegenüber, in der oral-kannibalistischen Phase, sehen; nicht
zufällig nimmt die orale Thematik einen breiten Raum ein,
Beispiele aus Mythologie und Dichtung illustrieren die



Grundambivalenz des Menschen von Abhängigkeits- und
Autonomiebestrebung: Beides lässt Schuldgefühle
entstehen, das Begehren und Vereinnahmen des
Liebesobjekts ebenso wie das Zurücklassen-Wollen des
Objekts aus Freiheitsbedürfnis.

Lange hat die Psychoanalyse Schuldgefühl ausschließlich
auf die ödipalen Regungen zurückgeführt (die Kleinianer auf
den Todestrieb), bis MODELL (1965; 1971) sozusagen in
einem Quantensprung die Möglichkeit eines
Schuldgefühlskonflikts aufgrund nicht triebbedingter
Bestrebungen wie Erfolgsstreben, das Streben nach
Autonomie, verstanden als Wunsch, ein »eigenes Leben«
führen zu wollen, beschrieb. MODELL konzipierte so ein
Trennungsschuldgefühl sowie ein Schuldgefühl aufgrund
vitaler Bedürfnisse. Einen weiteren Bereich beschrieb
NIEDERLAND (1961; 1981) mit dem Überlebendenschuldgefühl
aufgrund seiner Erfahrungen mit Überlebenden des Nazi-
Terrors.

Die moderne psychoanalytische Traumaforschung ist mit
dem Schuldthema untrennbar verbunden, denn das Opfer
verschiedenster familiärer und außerfamiliärer Gewalt
entwickelt immer eine schwere Schuldgefühlsymptomatik.
Meines Erachtens hat FERENCZI (1933) das Fundament für ein
Verständnis der Internalisierungsvorgänge traumatischer
Gewalt gelegt, Introjektbildung und Identifikation mit dem
Aggressor gehen auf ihn zurück. Gewalt-, aber auch
Verlusterfahrungen schlagen sich als Introjekt im Selbst
nieder und wirken selbstzerstörerisch weiter, Symptomatik
und Selbstwerterniedrigung verursachend. Hier ergibt sich
nun ein direkter Zusammenhang zwischen Schuld und
Schuldgefühl: Die reale Schuld des Täters (die jener nicht
anerkennt) wird zum Schuldgefühl des Opfers (das
unschuldig ist), weil das Introjekt wie ein feindlich
verfolgendes Über-Ich Schuldgefühle macht. Und es sind
keineswegs nur massive Traumatisierungen, die eine oft



lebenslange Schuldgefühlsproblematik verursachen,
sondern gerade auch subtile Beziehungstraumata innerhalb
der Familie des sich entwickelnden Kindes. Über das
Schuldgefühl des Opfers hinaus muss man noch einen Anteil
realer Schuld im Sinne von Mitschuld oder Mitverantwortung
auch des Opfers annehmen, da aufgrund von, wenn auch
tragischen, Identifikationen im Sinne von Unterwerfung
unter das Gewaltsystem oder seiner Billigung die
schuldhafte Tat begünstigt oder auch vom Opfer
Schwächeren gegenüber wiederholt wird.

Eine differenzierte, psychoanalytisch fundierte
Systematisierung des Schuldgefühls gibt es bisher nicht.
Lediglich WEISS und SAMPSON (1986) hatten die erwähnten
Arbeiten von MODELL und NIEDERLAND ihrem Konzept eines
Trennungs- oder Autonomie- und eines
Überlebendenschuldgefühls (dessen Definition sie sehr weit
fassten) zugrunde gelegt. In diesem Buch möchte ich
folgende Einteilung des Schuldgefühls vorschlagen:

1.Basisschuldgefühl, das heißt ein Schuldgefühl aufgrund
der bloßen Existenz des Kindes oder seines So-Seins,
insbesondere seines Geschlechts.

2.Schuldgefühl aus Vitalität, das heißt expansive
Bestrebungen, das Begehren, Haben-Wollen, Erfolg-
haben-Wollen, Andere-übertreffen-Wollen werden dadurch
schuldhaft erlebt, dass sie von der familiären Umgebung
nicht willkommen geheißen werden können.

3.Trennungsschuldgefühl. Hier sind die
Autonomiebestrebungen des Kindes in allen Lebensaltern
mit Schuldgefühl verbunden, da Trennung für die
elterlichen Objekte eine Bedrohung darstellt.

4.Traumatisches Schuldgefühl: Schwere Gewalt- und
Verlusterfahrungen hinterlassen einen Fremdkörper im
Selbst, ein Introjekt, das Schuldgefühle verursacht.



Interessanterweise sind alle Qualitäten in der
Schöpfungsgeschichte als Schuld der Menschen enthalten:
Sowohl orale Gier (das Essen des Apfels, nicht umsonst rund
wie eine Brust) als auch Sexualität, die erst nach der
Vertreibung aus der Latenz ersteht, können als
Schuld(gefühl) aus Vitalität gesehen werden. Der Drang
nach Erkenntnis und die damit verbundene Übertretung des
väterlichen Gebots entspricht einem schuldhaften
Trennungs-, Autonomiebestreben. Auch ein traumatisches
Schuldgefühl könnte im Mythos gesehen werden: Die Schuld
am traumatischen Verlust des Paradieses müssen sich die
Menschen selbst geben. Und einem Basisschuldgefühl
entspricht die Auffassung von der Erbsünde, der basalen
Schuld des Menschengeschlechts.

In einem dritten Abschnitt wird der Grenzbereich des
Zusammentreffens von Schuld und Schuldgefühl, etwa im
Zusammenhang mit der Identifikation mit der Gewalt,
bearbeitet. Schließlich wird auf die Notwendigkeit der
Differenzierung der verschiedenen Schuldgefühlsqualitäten
voneinander und dieser von den Anteilen realer Schuld in
der psychoanalytischen Therapie hingewiesen. Irrationales
Schuldgefühl sollte entweder in seiner
Triebkonfliktbedingtheit verstanden oder bis auf seine tief
verborgenen Wurzeln von traumatischer Erfahrung und ihrer
phantasmatischen Verarbeitung zurückgeführt und
schließlich aufgelöst werden. Reale Schuld, einmal als
solche erkannt und abgegrenzt, soll anerkannt, benannt und
mit Scham und Reue überwunden werden, wofür die
Therapie letztlich nicht umhin können wird, Aufgaben der
Bewertung und Entscheidung zu übernehmen, um Realität
von Phantasie im Schulderleben trennen zu helfen. Jede
psychische Erkrankung hat mit (auch unbewusstem)
Schuldgefühl zu tun, wie es FREUD früh entdeckte, aber jeder
Mensch, auch der psychisch Leidende, ist gleichzeitig



sowohl an seinem Sein als auch an seinem Tun stets real
schuldig.



I. Schuld

Schuld fängt »bei Adam und Eva« an
Alle Schöpfungsmythen erzählen vom Ursprung des
Menschen in dem Sinne, dass sie die Entwicklung zum
Mensch-Sein metaphorisch beschreiben und damit
Eigenschaften und Bedingungen wiedergeben, die ihn von
anderen Lebewesen unterscheiden. Wie die Sprache, auch
das Lachen, das Reflexionsvermögen (über sich selbst), das
Bewusstsein der Sterblichkeit und die Scham ist die Schuld –
man spricht von Schuldfähigkeit – eine der Bedingungen des
Mensch-Seins.

Eine vergleichende Betrachtung der Schöpfungsmythen
der Menschheit kann hier nicht geleistet werden, aber ich
möchte mich der Bemerkung von STORK (1988a, S. 35)
anschließen, der meint, »es wäre nicht schwer, aufzuzeigen,
daß sich in allen Schöpfungsmythen, ... in denen es um den
Ursprung des Menschen geht, der Held, der diese Loslösung
des Menschen vollzog, sich selbst und den Menschen für
diese Tat den Tod einhandelt.« Nicht nur den Tod, sondern
auch Schmerz, Mühe, Angst, Schuld und Scham,
andererseits Kreativität, Freiheit der Entscheidung durch
Fähigkeit zum Denken, zum Wissen und Wissen-Wollen, zur



Reflexion zur vorausschauenden Planung und zur
Kommunikation mit anderen. Über allen diesen
Eigenschaften, Erfahrungen und Fähigkeiten, die den
Menschen vom Tier unterscheiden, schwebt die Schuld – als
Schuldfähigkeit, Schulderleben bis hin zum Schuldgefühl –,
weil die Bestrebungen des Individuums, die mit Trennung,
Loslösung, Autonomie – damit hängt auch Sexualität
zusammen, worauf ich zurückkommen werde – verbunden
sind, immer einwirken auf einen anderen, von dem man sich
trennt, dessen Existenz und Identität verändert wird durch
die Trennung, der nicht mehr so ist wie im Zustand des
Zusammenseins. Schöpfungsmythen stellen
Trennungsbewegungen dar, zum einen die der Entwicklung
des Menschen aus der Tierwelt (phylogenetische Ebene),
zum anderen die der Individuation eines jeden Menschen,
seiner Loslösung aus der frühen Abhängigkeit
(ontogenetische Ebene).

Schöpfungsmythen als Bild für die Phylogenese der
Menschen

»Wer daher spräche, ich bin mir keiner Schuld bewußt, also
habe ich nichts zu bereuen, der wäre entweder ein Gott
oder ein Tier. Ist der Sprechende aber ein Mensch, so weiß
er vom Wesen der Schuld noch nichts.« HÄFNER (1959/60, S.
671) gibt hier ein Wort SCHELERS wieder, das kurz und
prägnant den Zusammenhang zwischen Schuld und
Mensch-Sein bezeichnet. Für mich ist die Paradiesgeschichte
vor allem eine Metapher für den Austritt des Menschen aus
dem Reich der völlig instinktgesteuerten Tierwelt. Tiere, so
denkt man, wissen nichts vom Tod und können Scham und
Schuld nicht empfinden. Die Instinkte sind das Maß ihres
Verhaltens, ein Maß, das nicht überschritten werden kann.
Mit der Freiheit des Denkens und der Entscheidung haben



die Menschen das naturgegebene Maß verloren, sie müssen
es sich herstellen (sie schaffen sich Götter, Moral, Gesetze)
und sind immer wieder vor die Entscheidung gestellt, es
einzuhalten oder zu überschreiten. Das Überschreiten eines
solchen Maßes, seiner Grenzen, bedeutet Schuld; ohne die
Freiheit zur Grenzüberschreitung gibt es keine Schuld.
»Schuld hat, wer gewählt hat« (PLATON, Politeia, zit. nach
DORN 1976, S. 110).

An die eine Seite des menschlichen Bereichs grenzt also
das Tierreich, an die andere das der Götter, die mit keiner
Schuld jemals zu tun haben, wie aus SCHELERS Bemerkung
hervorgeht. Eine Hauptschuld des Menschen wird ja auch
damit in Verbindung gebracht, dass er wie Gott sein will. Die
Schlange sagt dem Weib – noch nicht »Eva« – im Paradies:
»Welches Tages ihr davon esset, so werden eure Augen
aufgetan, und ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut
und böse ist« (1. MOSE 3,5). Auch wenn er es nicht erreichen
wird, sein Wollen ist schon Schuld; Gott zieht anscheinend
mit einem gewissen Bedauern die Konsequenz:
»Siehe, Adam ist geworden wie unser einer und weiß, was gut und böse ist. Nun
aber, daß er nicht ausstrecke seine Hand und breche auch von dem Baum des
Lebens und esse und lebe ewiglich! Da wies ihn Gott der Herr aus dem Garten
Eden, daß er das Feld bebaute, davon er genommen ist, und trieb Adam aus ...«
(1. MOSE 3, 22 f.).

Der Anfang aller Schuld liegt also im Austritt des Menschen
aus der instinktgesteuerten Natur des Tieres, dargestellt im
Bild vom Paradies; sein Wissen-Wollen, Tun-Wollen und Frei-
entscheiden-Wollen wird mit der Umschreibung »Wie-Gott-
sein-Wollen« ausgedrückt. FROMM (1947, S. 118) versteht die
Geschichte vom Sündenfall als Prototyp des autoritären
Systems:





Abbildung 1: Masaccio (1401–1429), Die Vertreibung aus
dem Paradies, Florenz, Chiesa del Carmine

»Die Pflicht, eine Überlegenheit der Autorität anzuerkennen, schließt eine Reihe
von Verboten ein. Das umfassendste ist das Tabu, sich der Autorität gegenüber
als gleichwertig zu empfinden ... Adams und Evas Sünde bestand darin, daß sie
Gott gleich zu werden versuchten.«

Gott gleich sein zu wollen verbindet FROMM mit dem
Schöpferischen im Menschen, das aber wegen der
Abhängigkeit von Gott als Ausdruck seines Willens
Schuldgefühl hervorruft. Im Zusammenhang mit dem
Schöpfungsmythos, der die Trennung aus der
paradiesischen Einheit mit Gott (mit der Natur) beschreibt,
ist es interessant, dass ein großer Bereich des ubiquitären,
oft neurotisch-konflikthaften Schuldgefühls (also nicht der
realen Schuld und ihres Bewusstseins, sondern das
irrationale Gefühl, schuldig zu sein) als
Trennungsschuldgefühl verstanden werden muss, wie wir
sehen werden. Das individuelle Schuldgefühl, sich als
Adoleszenter von den Eltern trennen zu wollen, fände sich
auf phylogenetischer Ebene als Niederschlag allgemeiner
menschlicher Erfahrung in der Schöpfungsgeschichte
wieder.

Man kann den biblischen Schöpfungsmythos mit dem des
Prometheus verbinden (vgl. FROMM 1947; STORK 1988b, S.
128). Prometheus wurde von den Göttern bestraft, weil er
den Menschen das Feuer brachte. Aus freier Entscheidung
übertrat er das Verbot des Zeus, der – ähnlich wie der
jahwistische Gott – den Menschen Wissen und Erkenntnis
vorenthalten wollte. Er bringt den Menschen Wissen und
Kunstfertigkeit, das bedeutet Freiheit von der Abhängigkeit
von Gott oder, wie ich stattdessen sagen würde, Lösung aus
dem absoluten Eingebundensein in die Natur. Gleichzeitig
aber wird Prometheus an den Felsen gekettet, also unfrei
gemacht, als Zeichen des Beginns des Leidens, des
Eingeschränkt- und Begrenztseins des Menschen, letztlich



vor allem im Tode. Im Falle Adams ist es der Ackerboden, an
den er gebunden ist; und übrigens musste Prometheus
Schmerz erleiden, wie auch Adam und Eva und das folgende
Menschengeschlecht. Auch Schmerz (seelischer und
gegebenenfalls auch psychogener Körperschmerz) steht auf
der ontogenetischen Ebene wie das Schuldgefühl sehr oft im
Zusammenhang mit Trennungs- oder
Loslösungsbestrebungen des Individuums.

Je mehr der Mensch sich von der selbstverständlichen
Eingebundenheit in die Natur entfernt, desto mehr muss er
offenbar versuchen, sie eigenmächtig zu gestalten und zu
beherrschen. Und dieses Die-Naturverändern-Müssen ist der
Schritt des Menschen aus dem instinktgeleiteten Tierreich,
und dieser Schritt ist mit Schuld verbunden, der Basisschuld
des Menschengeschlechts. Ich habe schon eine Metapher,
die diesen Schritt bezeichnet, erwähnt: Der Mensch steht
zwischen Tier und Gott, ist vielleicht gottähnlich, wird aber
nie ein Gott oder so sein wie Gott. Anscheinend muss er
aber immer mehr so sein wollen, und gerade das ist ihm
stets als seine Schuld vorgehalten worden. Einssein mit der
Natur entspricht vollkommen der Vorstellung des Einsseins
mit Gott, das den Menschen abhanden gekommen ist. »Und
die ganze jahwistische Urgeschichte liest sich also als der
Versuch, den Verlust Gottes durch Selbstvergötterung
auszugleichen« (DREWERMANN 1977b, S. 583). Ähnlich
beschreibt RICHTER (1979, S. 23) den Austritt des Menschen
aus der relativen Gott-Nähe des Mittelalters:
»Der einmal eingeleitete Prozeß der Ablösung aus der vollständigen
Unmündigkeit und Passivität enthielt von vornherein die Tendenz zu einem
rasanten Umschlag ins Gegenteil, in die Identifizierung mit der göttlichen
Allwissenheit und Allmacht« (Hervorhebung original).

Für FREUD (1930a, S. 450 f.) steht Gott nicht für Natur,
vielmehr schafft sich der Mensch seine Götter als
Projektionen der eigenen Ideale:



Er »hatte sich seit langen Zeiten eine Idealvorstellung von Allmacht und
Allwissenheit gebildet, die er in seinen Göttern verkörperte. Ihnen schrieb er
alles zu, was seinen Wünschen unerreichbar erschien – oder ihm verboten war.
Man darf also sagen, diese Götter waren Kulturideale. Nun hat er sich der
Erreichung dieses Ideals sehr angenähert, ist beinahe selbst ein Gott geworden.
Freilich nur so, wie man nach allgemein menschlichem Urteil Ideale zu erreichen
pflegt. Nicht vollkommen, in einigen Stücken gar nicht, in anderen nur so
halbwegs. Der Mensch ist sozusagen eine Art Prothesengott geworden, recht
großartig, wenn er alle seine Hilfsorgane anlegt, aber sie sind nicht mit ihm
verwachsen und machen ihm gelegentlich noch viel zu schaffen.«

Dem Zwischenbereich der menschlichen Existenz entspricht
auch der seltsam doppelwertige Charakter der
menschlichen Freiheit. Der Mensch ist frei zu denken, sich zu
entscheiden, mithilfe von Kreativität und Produktivität sich
auf den Weg zu machen, die Natur zu beherrschen und gar
gottähnlich sein zu wollen. Aber ist er wirklich frei? Er ist frei
und ziemlich erfinderisch, Krankheiten zu heilen, steht aber
Krankheit, Hunger und Armut von Milliarden Menschen
hilflos gegenüber. Er kann die Umwelt gestaltend verändern;
aber ist er Herr über die von ihm – einem Zauberlehrling
gleich – hervorgerufenen »Natur«-Katastrophen? Der
Mensch ist frei zu töten – aber er erscheint unfähig, Kriege
zu verhindern oder zu beenden, wie wir noch heute jeden
Tag erfahren. Sicher tötet auch das Tier, aber nur in dem
Maße, wie es für das eigene Leben notwendig ist. Dieses
»natürliche« Maß ist den Menschen abhanden gekommen.
Anders als im allgemeinen das Tier macht er übrigens auch
keineswegs halt vor der Tötung seiner Artgenossen, wie es
die Genesis auch gleich vom Menschen, kaum dass er das
Paradies verloren hat, am Beispiel des Brudermords
berichtet.

In der Schöpfungsgeschichte kann man die »Illusion
subjektiver Freiheit bei wachsender objektiver Unfreiheit«
(DREWERMANN 1977b, S. 582) entdecken, die Freiheit, Grenzen
zu überschreiten (die verbotene Frucht zu essen),
untrennbar verbunden mit der Unfreiheit, wirklich Herr über
sein Handeln zu bleiben. Auch hier dürfte es sich um zwei



Dimensionen menschlicher Schuld handeln, um eine
unvermeidlich existenzielle – immer töten zu müssen, um
leben zu können (DREWERMANN 1977b, S. 613) –, dann aber
auch um eine andere, nämlich die des verlorenen Maßes,
der Grenzüberschreitung. Natürlich kann die Frage K.s aus
KAFKAS »Prozeß« auch an dieser Stelle wieder gestellt
werden: »Wie kann denn ein Mensch überhaupt schuldig
sein?« (1935, S. 180). Denn er ist doch unausweichlich
seiner menschlichen Natur verhaftet, hat eben nicht die
Freiheit, sie zu verlassen, anders zu sein, als er ist, wenn er
»naturhaft« lebt, wenn sein »Verhalten aus seiner
biologischen und psychologischen Anlage selbst resultiert«
(DREWERMANN 1977b, S. 356).

Hält man sich an den Schöpfungsmythos, könnte man den
Menschen auch von jeder Schuld freisprechen. Man darf
nicht vergessen, dass es »Zwei Bäume im Garten«1 Eden
gab, nämlich den Lebensbaum, den »Baum im Hintergrund«
(BLUMENBERG 1988, S. 95), und den Baum der Erkenntnis.

BLUMENBERG (1988, S. 95) macht auf einen Satz KAFKAS in
dessen dritten »Oktavheft« aufmerksam: »Warum klagen
wir wegen des Sündenfalles? Nicht seinetwegen sind wir aus
dem Paradiese vertrieben worden, sondern wegen des
Baumes des Lebens, damit wir nicht von ihm essen«
(Hervorhebung original). Das ist die »Substanz, die das
Geheimnis des ›Prozeß‹ ausmacht«. Ein personifizierter Gott
konnte es BLUMENBERG zufolge nicht ertragen, dass er nicht
einzig bleiben könnte. Es gibt also keine »Urschuld« des
Menschen, denn die Früchte des Lebensbaums waren doch
erlaubt.
»Der Mensch, der keinen Grund gegeben hatte, ihm diesen Baum zu verbieten,
... wurde in eine Affäre verstrickt, die den Vorwand gab, ihm die Göttergleichheit
zu entziehen, nach der zu begehren es gar keiner Versuchung bedurfte, denn
dort stand er, der Baum des Lebens. So kam es zur Fiktion einer Schuld, die der
Vertreibung den Schein des Rechts gab. Die Vertreibung überlieferte das Leben
dem Tod ... Der Tod war es, der aus der fiktiven Schuld die reelle werden ließ:
Das sterbliche Wesen kann nicht leben ohne die Schuld, wegen seiner endlichen



Lebenszeit den Nächsten als den Rivalen um jedes Lebensgut nicht lieben zu
können« (BLUMENBERG 1988, S. 95).

Der Tod also als Begrenzung der Lebenszeit macht den –
primär unschuldigen – Menschen schuldig. Weil Gott keinen
Rivalen duldete, »machte er sein Ebenbild zu Rivalen
untereinander« (S. 95), und folgerichtig ist der erste Tod ein
unnatürlicher: »Der erste Mord, der aussieht wie Neid auf
den Erfolg um die Gottesgunst, ist ein Akt der Rivalität um
die ›Technik‹ der Naturherrschaft als Ersatz für den
Lebensbaumbesitz« (S. 96; alle Hervorhebungen original).

Es geht hier offenbar um nichts weniger als um den
Ursprung der Schuld, denn folgt man KAFKAS und BLUMENBERGS
Gedanken, liegt sie bei Gott, der schuldhaft handelte, weil er
zuerst »sein Ebenbild« als Rivalen fürchtete. Bei genauerem
Hinsehen mussten also Adam und Eva schon vor dem
Sündenfall zwischen »gut« und »böse« unterscheiden
lernen, da ihnen von verbotenen und erlaubten, guten und
bösen Früchten also, gesagt wurde. Diese erste
Unterscheidung aber traf Gott; es war also nicht alles
gleichermaßen »gut«.

Wenn Parallelen gezogen werden sollen zwischen
Mythologie und kindlicher Entwicklung bzw. ihrer
psychoanalytischen Theorie, kommt man kaum umhin, an
die Wechselfälle der Schuldzuschreibung für die Ursache der
Neurose zu denken, die mit der Geschichte der
Psychoanalyse verbunden sind. Anfangs nämlich war sich
FREUD sicher, dass der Schuldige der Erwachsene war, der
dem Kind höchst eigennützig ein (sexuelles) Trauma zufügte
(»Verführungstheorie«; vgl. HIRSCH 1987). In einer solchen
Auffassung entspräche der Erwachsene einem primär
handelnden Gott, der seine Schöpfung fürchtet, wie der
pseudo-ödipale Vater, der den Sohn nur als Rivalen sieht
und die Tochter allein besitzen muss. Der
Schöpfungsmythos als Gebilde einer schon
patriarchalischen Kultur gibt aber dem Geschöpf die Schuld,



das Verbot wird gar nicht hinterfragt (erst von KAFKA), allein
seine Übertretung zählt und macht schuldig. Ebenso gibt der
Ödipus-Komplex, den FREUD nach dem Aufgeben der
Verführungstheorie an deren Stelle gesetzt hat, dem Kind
und seinen Trieben die Initiative für das ödipale Geschehen1.
GROTSTEIN (1990, S. 20) drückt das folgendermaßen aus:
»Zu den Vermächtnissen, die FREUD mit seiner zweiten Theorie der
Psychoanalyse (im Anschluß an die Theorie eines verdrängten sexuellen
Traumas) hinterließ, gehört das Postulat des inhärenten Schuldgefühls, das der
Mensch von Geburt an aufgrund jener unvermeidlichen und unerbittlichen
Phantasien erwirbt, in denen er von dem einen Elternteil vollständig Besitz
ergreift und eine mörderische Aggression gegen den andern Elternteil richtet, d.
h. aufgrund des Ödipus-Komplexes.«

FREUD ist in den letzten Jahren vehement, allerdings in
unzulässiger Simplifizierung, zum Vorwurf gemacht worden,
dass er den Ursprung des Traumas von der schuldhaften Tat
des Erwachsenen, mit der er das Kind missbraucht, in die
triebhaften Wünsche des (»unschuldigen«) Kindes verlegt
habe (z. B. MASSON 1984; vgl. HIRSCH 1987). Und zwar aus
Identifikation mit eben den patriarchalischen
Machtverhältnissen, so der Vorwurf, die man auch bei einem
Gott Jahwe, folgt man KAFKA, vermuten muss.

Wo immer man nun den Ursprung der Schuld finden mag
und wie immer man den Widerspruch zwischen nur Mensch-
sein-Können und als Mensch Schuldig-sein-Müssen auch zu
lösen versucht, ich denke, der Schuldbegriff sollte erhalten
bleiben als Erinnerung an die Unfreiheit der menschlichen
Existenz, der Notwendigkeit zu entkommen, zu töten und zu
leben, und als fortwährende Mahnung, die Hybris aller
möglichen Grenzüberschreitungen zu bedenken und ihr
Ausufern zu begrenzen, soweit es nur möglich ist. Denn die
Überschreitung vernünftiger Grenzen verursacht jeden Tag
Beeinträchtigung oder Zerstörung der menschlichen und
ökologischen Umwelt und bedeutet damit besondere Schuld.
Übrigens hat FREUD (1930a, S. 506) schon seinerzeit die
Möglichkeit der allerletzten Grenzüberschreitung durch die



Menschheit ins Auge gefasst: »Die Menschen haben es jetzt
in der Beherrschung der Naturkräfte so weit gebracht, daß
sie es mit deren Hilfe leicht haben, einander bis auf den
letzten Mann auszurotten.«

Die Schöpfungsgeschichte als Bild für die Ontogenese
Man kann die Schöpfungsgeschichte auch ontologisch, also
als Metapher für den Austritt aus der »unschuldigen«
Gebundenheit innerhalb der psychischen Entwicklung des
Kleinkindes in eine eigene Identität verstehen, als Metapher
für Individuation (vgl. DREWERMANN 1977b; STORK 1988a,
1988b; KIND 1992). Und tatsächlich, viele Bereiche der
Kindesentwicklung werden im Schöpfungsmythos
behandelt. Da ist die Erkenntnis von Gut und Böse und der
Erwerb der Schuldfähigkeit (bzw. des Schuldgefühls), die
Entstehung von Scham wegen der Nacktheit und der
sexuellen Wünsche, die Namensgebung, schließlich auch
der Erwerb eines Begriffs vom Tode. Nur die Sprache scheint
sich im Schöpfungsmythos nicht entwickeln zu müssen,
obwohl wir sie in der Entwicklung des Kindes als einen
wichtigen Meilenstein der Abgrenzungsfähigkeit kennen,
man denke an das erste »Nein!« eines kleinen Kindes.

Wenn auch die Vorstellung der Psychoanalyse von einem
objektlosen primärnarzisstischen Anfangsstadium der
Entwicklung aufgrund der neueren Säuglingsforschungen
aufgegeben werden muss, lässt sich wohl noch immer ein
Ablauf der zunehmenden Differenzierung der Bewertung
und Einordnung von Erfahrungen des Säuglings, ihrer
Affektqualitäten und ihrer Herkunft annehmen (vgl.
besonders STERN 1985; DORNES 1993; FONAGY, GERGELY, JURIST u.
TARGET 2004). MELANIE KLEIN (1946) hat Spaltungsvorgänge,
welche Erfahrungen des Säuglings mit sich selbst und den
umgebenden Objekten in »nur gute« und »nur böse«



Teilerfahrungen trennen (deren Repräsentanzen »nur gute«
und »nur böse« Teilobjekte sind), für ein sehr frühes Alter
angenommen. Die Annahme eines derart frühen Zeitpunkts
lässt sich zwar nicht mehr halten, aber gute und schlechte
Erfahrungen werden STERN (1985, S. 351) zufolge vom
Säugling durchaus in »hedonische Gruppen« eingeordnet,
wenn auch anfängliche Qualitäten von »gut und böse« erst
später aufgrund reiferer Symbolisierungsmöglichkeiten mit
zwischenmenschlichen Erfahrungen verbunden werden
können. Man kann annehmen, dass die Zuflucht in eine
saubere Trennung von Gut und Böse einem anfänglichen
Differenzierungsvermögen entspricht, das durch die
Erkenntnis von Gut und Böse im Schöpfungsmythos
dargestellt wird. Und das Wissen-Wollen ist eine der
Grundmotivationen schon des ganz jungen Menschen; auch
hier hat die Psychoanalyse ein einseitiges Konzept der
triebhaften Lust-Unlust-Vermeidungs-Motivation revidieren
müssen. Eines der fünf von LICHTENBERG (1988) aufgestellten
motivational-funktionalen Systeme ist das Bedürfnis nach
Selbstbehauptung und Exploration; beide bezeichnen ein
Autonomiestreben, das in der Schöpfungsgeschichte gut
wiedergefunden werden kann, wenn man sie als Metapher
für Individuation und für das Heraustreten des Menschen
aus einer Unmündigkeit verstehen will. Den Zusammenhang
von Wissen-Wollen und Fähigkeit der Differenzierung von
Eigenschaften und Erfahrungsqualitäten beschreibt auch
KIND (1992, S. 32; Hervorhebung original) in bezug auf die
Schöpfungsgeschichte: »Die Prägung von gut und schlecht
als Kategorie wird erst dadurch möglich, daß der Mensch
wissen will ... Der Mensch erschafft seine erste eigene
kognitive Kategorie, die Antithese von Gut und Böse.«

Folgt man MELANIE KLEIN (1946), so entsteht ein erstes
Schuldgefühl aus der Aufhebung der Spaltung, zu der der
etwas ältere Säugling fähig ist. Er muss realisieren, dass die
Aggression zu ihm gehört, mit der er ein geliebtes Objekt



gleichzeitig hasst und bekämpft, da es gleichermaßen »gut«
ist wie auch versagend. Die Entwicklung des Schuldgefühls
ist an die Fähigkeit, Ambivalenz auszuhalten, geknüpft
(»depressive Position« bei M. KLEIN). Den Zusammenhang
zwischen Oralität und Ambivalenz hat zuerst ABRAHAM (1924)
entwickelt, indem er auf eine präambivalente Stufe des
reinen lustvollen Saugens eine oral-sadistische,
kannibalistische der Ambivalenz folgen lässt. Der Säugling
verspürt Impulse, aggressiv bemächtigend in die Brust zu
beißen, die ihm doch die Nahrung spendet. »Die Libido
droht dem Objekt Vernichtung durch Auffressen« (ABRAHAM
1924, S. 141). Nahrungsbedürfnis, also Leben, ist mit der
kannibalistischen Aggression, dem Töten, also dem Tod, eng
verbunden.

FREUD (1912–13) hat mit seiner spekulativen Studie
»Totem und Tabu« die Wurzel des Schuldgefühls in dem
Mord der Urhorde an dem Urvater gesehen, eine Tat, die der
ödipalen Situation des männlichen Kindes entspricht; ein
Motiv der Urhorde ist dementsprechend, die Frauen, die der
Vater allein beansprucht, zu besitzen. Hier entsteht das
Schuldgefühl ebenfalls aus der Ambivalenz. Aber wie die
Psychoanalyse sich insgesamt von der Zentralität des
Ödipus-Komplexes zugunsten einer Aufeinanderfolge
früherer und späterer Entwicklungsstadien und der
zugehörigen Objektbeziehungsqualitäten abgewandt hat,
kann man mit der Schöpfungsgeschichte die orale
Ambivalenz2 als Grundlage des Schuldgefühls ansehen.
DREWERMANN (1977b, S. 597) vermutet sie in der
Notwendigkeit der prähistorischen Menschen, die als Jäger
die Tiere töten mussten, die sie doch als Götter verehrten:
»Die erste prähistorische Erfahrung von Schuld wird wirklich in einem Mord
bestanden haben, aber nicht in einem Mord aus sexuellen Motiven, sondern in
dem furchtbaren Tötenmüssen um des eigenen Lebens willen ... ein Gedanke,
der mit einschließt, daß man schuldig werden muß, um das Dasein zu
gewährleisten.«



Die anderen Bereiche der Übereinstimmung von Genesis
und kindlicher Entwicklung sind Scham, Sexualität und
Namensgebung. Während die Schuld sowohl eine des Tuns,
des Handelns als auch eine des Seins, der Existenz sein
kann, bezieht sich das Schuldgefühl vorwiegend auf eine
Tat, der man sich schuldig fühlt. Ebenso ist Scham ein
Affekt, ein Gefühl, bezieht sich aber vorwiegend auf das
Sein, das So-Sein. Die Nacktheit bedeutet unverhülltes Sein,
dessen man sich bewusst wird, indem man sieht, etwa in
einem Spiegel, oder vor allem, indem man gesehen wird.
Dadurch kommt man nicht umhin anzuerkennen, dass man
so ist, wie man ist; Verleugnung und Beschönigung
versagen, und da man nicht einverstanden ist mit seinem
So-Sein, schämt man sich. (Wäre man es, so wäre der
Affekt: Stolz.) Augenfällig ist die Parallele des Übergangs
eines Stadiums der »unschuldigen«, vorbewussten
Akzeptanz der eigenen Nacktheit im Kleinkindalter und im
Paradies vor dem Sündenfall (»Und sie waren beide nackt,
der Mensch und sein Weib, und schämten sich nicht« [1.
MOSE 2, 25]). Die Nacktheit besteht jeweils schon vorher,
aber das Erkennen, das Kennen, das Wissen um sie gibt ihr
eine neue Qualität. Die Scham hängt mit dem Verlust des
Einsseins mit sich (mit der Natur, mit Gott) zusammen, und
die ersten Menschen nach dem Sündenfall »schämten sich
dessen, was sie ohne Gott sind, ihres geschöpflichen
Mangels« (DREWERMANN 1977b, S. 209). Interessant, dass
MASACCIO (Abbildung 1) Eva ihre »Scham« bedecken lässt,
während Adam die Hand vor die Augen hält: nicht gesehen
werden und nicht sehen wollen. Ich denke, auch das
Kleinkind verliert zunehmend die Übereinstimmung mit sich
durch die zunehmende Individualität, die zunehmende
Trennung aus der Einheit mit der mütterlichen Umgebung.

Nacktheit hat über das allgemeine Sein hinaus wohl
immer etwas mit dem geschlechtlichen Sein zu tun. Denn
die Körperteile, die unsere geschlechtliche Identität zu


