Mathias Hirsch

Schuld und Schuldgefiihl

Zur Psychoanalyse von Trauma und Introjekt




V&R



Mathias Hirsch

Schuld
und
Schuldgefuhl

Zur Psychoanalyse von Trauma und
Introjekt

Mit 5 Abbildungen

7., Uberarbeitete Auflage

Vandenhoeck & Ruprecht



Umschlagabbildung: Masaccio »Die Vertreibung aus dem Paradies«, Science
Photo Library / akg-images

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet Uber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-647-99868-8
Weitere Ausgaben und Online-Angebote sind erhaltlich unter: www.v-r.de

© 2017, 2002, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Theaterstralse 13, D-
37073 Gottingen/Vandenhoeck & Ruprecht LLC, Bristol, CT, U.S.A.www.v-r.de
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich
geschutzt. Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen Fallen
bedarf dervorherigen schriftlichen Einwilligung des Verlages.

Satz: Karo Creativ Sud | KCS GmbH, Stelle
EPUB-Erstellung: Lumina Datamatics, Griesheim


http://dnb.d-nb.de/
http://www.v-r.de/
http://www.v-r.de/

Inhalt

Einleitung
|.Schuld

Schuld fangt »bei Adam und Eva« an
Schopfungsmythen als Bild fur die Phylogenese der
Menschen
Die Schopfungsgeschichte als Bild fur die Ontogenese

Uberblick Gber den Schuldbegriff

Schuld und Gewissen

Kritik des psychoanalytischen Gewissensbegriffs

Der Schuldbegriff der Daseinsanalyse

Schuld und Gewissen im Kontext von Beziehung

Kollektivschuld und Generationenhaftung

Christliche Religion

Schulddialektik und Schulddilemma

Schuldbewaltigung
Schuldbewusstsein und Reue
Schuldanerkennung, Umkehr und Vergebung
Juristische Schuldbewaltigung

Schuldabwehr
Schuldzuweisung



»Schuld der MUtter«
Psychoanalyse und Schuld

[I.Schuldgefuhl

Uberblick
Uber-Ich
»Frihes« Uber-Ich
»Reifes« Uber-Ich
Abwehr von Schuldgefunhl
Regression
Identifikation
»Verbrechen aus Schuldgefuhl«
Introjektion
Unbewusstes, entlehntes Schuldgefuhl (FREup 1923)
Das Introjekt
FERENCzI: »Sprachverwirrung zwischen den Erwachsenen
und dem Kind« (1933)
Identifikation mit dem Introjekt
Identifikation mit dem Aggressor
Subtile Traumata
Sexualisierung
Wiederholungszwang
Erste Gruppe der Schuldgefuhle: Basisschuldgefuhl
Die Existenz des Kindes ist nicht gewollt
Rollenumkehr
Die Existenz ist gewollt, aber das Kind ist nicht »richtig«
Die »tote Mutter« als eigenes basales Falsch-Sein erlebt
Adoption
Familiengeheimnisse
Zweite Gruppe der Schuldgefuhle: Schuldgeflhl aus Vitalitat
Odipales Schuldgefinhl
Sexualitat und Schuldgefuhl |
Scheitern am Erfolg | - Erfolg bedeutet Ubertreffen
»Terrorismus des Leidens«



Geschwisterrivalitat

Uberlebendenschuldgefihl
Dritte Gruppe der Schuldgefuhle: Trennungsschuldgefuhl

Trennungsschuldgefuhl

Sexualitat und Schuldgefuhl Il - Sexualitat bedeutet

Trennung

Scheitern am Erfolg Il - Erfolg bedeutet Trennung
Vierte Gruppe der Schuldgefuhle: Traumatisches
Schuldgefuhl

Familiare Traumata

Verluste

Folter und KZ-Haft

Transgenerationale Weitergabe

lIl. Schuld und Schuldgefunhl

Das Schuldgefuhl ist mehrfach determiniert
Die Schuld des Opfers
Uberschneidung von Schuld und Schuldgefuhl
Abwehr von Schuld durch Schuldgefuhl
Zur Differenzierung von Schuld und Schuldgefuhl in der
analytischen Psychotherapie
»Unschuldsvermutung«
Durcharbeiten
Trennung

Literatur
Filme

Register



Einleitung

Schuld ist ein Grundphanomen menschlicher Existenz, das
Schuldthema durchzieht das menschliche Leben, es st
unerschopflich und findet sich Uberall in Mythologie, Kunst
und Dichtung sowie im Alltag. Insofern ist jeder Mensch sein
eigener Experte auf diesem Gebiet, jeder hat seine
personliche Auffassung, was Schuld bedeutet und von wann
an sie beginnt. Auch Schuldgefuhl ist ein ubiquitares
Phanomen, unentbehrlich fur die Regulation menschlichen
Zusammenlebens, bei jeder psychischen Storung ins
Pathologische gesteigert anzutreffen.

Die Domane der Psychoanalyse ist das Intrapsychische, die
Dynamik der inneren Instanzen; im Zusammenhang mit
dem Schulderleben eines Menschen geht es der
Psychoanalyse um die Einwirkungen des Uber-lch auf das
Ich, die sich als Schuldgefuhl bemerkbar machen. Es wird
sich hier in der Regel um ein irrationales, unrealistisches
oder neurotisches Schuldgefuhl handeln, eher verborgenen
Winschen und insbesondere latenten Aggressionen
entsprungen. Aber auch reale Taten, die ein BoOses, eine
tatsachliche Verletzung bewirken, hinterlassen ein
Schuldgefuhl, dessen Qualitat jedoch von ersterem
unterschiedlich ist, da das Bewusstsein einer schuldhaften



Handlung mit ihm verbunden ist. FReup (1930a, S. 491)
zufolge sollte dieses letztere Schuldgefuhl gar nicht
Gegenstand der Psychoanalyse sein, da es sich ja um eine
Reaktion auf ein reales zwischenmenschliches Geschehen
handelt; ihn interessierte vielmehr, was in der Psyche des
Individuums vor sich geht: »Die Psychoanalyse tut also recht
daran, den Fall des Schuldgefuhls aus Reue von diesen
Erorterungen auszuschlielfen, so haufig er auch vorkommt
und so grolS seine praktische Bedeutung auch ist.« Ich
pladiere flir eine strenge begriffiche Trennung von
unrealistischem Schuldgefuhl und Schuldbewusstsein, das
heilst Anerkennung einer realen Schuld, auf die der Affekt
der Reue folgen kann.

Langst aber hat sich die Psychoanalyse fortbewegt von
einer »Ein-Personen-Psychologie«, wie BALNT (1969) es
ausdruckte, in der die den einzelnen umgebenden
Menschen bestenfalls Objekte der Libido sind, nicht aber als
interagierende, handelnde Personen in Erscheinung treten,
hin zu einer »Zwei- und Mehr-Personen-Psychologiex;
Verhalten, Gestaltung von Beziehungen, eventuelle
pathologische Symptomatik hangen sowohl ab von den
realen Erfahrungen in Beziehungen der Vergangenheit als
auch von dem, was das »Ich daraus gemacht hat« (A. FREuD
1976) und was aus Anlagen (im Sinne von
Entwicklungspotenzial) und affektiven Bedurfnissen sowie
Impulsen (Triebe) entstanden ist. Wenn sich aber der
Gegenstand der Psychoanalyse von den ausschliefSlich
inneren Prozessen hin zu den Objektbeziehungen (der
Vergangenheit und Gegenwart) und besonders ihren
intrapsychischen Niederschlagen (Objektbildern,
Objektreprasentanzen) verlagert hat, kann sie das Handeln
der Menschen untereinander nicht verleugnen. Dann darf
sie nicht bei der Beschaftigung mit den aufgrund von
innerpsychischen Konflikten entstandenen Schuldgefuhlen
stehenbleiben, sondern muss sich auch der durch konkretes



Handeln anderen oder sich selbst gegenuber entstandenen
realen Schuld annehmen. Denn nicht nur unrealistische
Schuldgefuhle, auch schuldhafte reale Grenzverletzungen
werden von unbewussten Motiven und Triebschicksalen
mitbestimmt, also von ureigenen Bereichen der
Psychoanalyse. Wenn sich auch Schuld im aulSeren
zwischenmenschlichen, Schuldgefuhl dagegen im
intrapsychischen Bereich ereignet, so sind sie doch
miteinander verwoben, wie HarnaL (1989, S. 326) es
ausdruckt, allerdings auf das Doppelte von Traumatisierung
(entspricht Schuld) und Phantasie (entspricht Schuldgefuhl)
bezogen: »Die Verbindung zwischen auflerer und innerer
Wirklichkeit, dem Ereignis und seinem Einfluls auf die innere
Welt des Menschen [ist] ein schwieriges und komplexes
Problem.«

Daruber hinaus betrifft die Anerkennung realer aulserer
Einflusse und damit die einer Verantwortungs- oder
Schulddimension auch die therapeutische Beziehung. Diese
kann heute nicht mehr als von »Indifferenz« (FReup 1915a)
oder Neutralitat bestimmt angesehen werden, der Anteil des
Analytikers auch nicht mehr als bloB auf die Ubertragung
reagierend, er muss vielmehr bei aller Asymmetrie als
eigener originarer Beitrag zur Gestaltung und Entwicklung
der Beziehung verstanden werden. Dabei gehen durchaus
unvermeidlich Haltungen, Werte, sogar Charakterzige und
personliche Vorlieben sowie Abneigungen des Analytikers in
die Beziehung ein, und da man sie nicht unterdricken kann,
muss man fur sie die Verantwortung ubernehmen, sie als
Realitat sogar benennen, wenn der Analysand sie nicht klar
als AuBeres von seinem Inneren unterscheiden kann (vgl.
LICHTENBERG, LACHMANN uU. FossHAGE 1992). Das bedeutet
keineswegs, eine immer notwendige Abstinenz aufzugeben
oder gar mutuelle Analyse zu betreiben. Weiterhin hat die
analytische Arbeit mit Extremtraumatisierten, auch mit
Opfern familiarer Gewalt gezeigt, dass sehr wohl das, was



»dem Ich angetan« wurde (A. FREuD 1976), als reales Trauma
vom Analytiker anerkannt und gegebenenfalls benannt und
bestatigt werden muss, bevor eine Analyse des
Intrapsychischen beginnen kann (vgl. Amam 1990; HirscH
1993b; OLINER 1995, S. 299; GRuUBRICH-SIMITIS 1995, S. 358).

Trotzdem trifft man eine grobe Unterscheidung zwischen
Schuldgefuhl und Schuld ebenso wie eine von
intrapsychisch und interpersonell. Schuldig wird man am
anderen, am Gegenuber (vgl. besonders BuBer 1958 und
JasPErRs 1946) oder an sich selbst als Objekt des Handelns
(das geht besonders auf HEIDEGGER zuruck). Deshalb ist
Schuld vornehmlich eine Sache von Religion und
Philosophie; schlieBlich geht es um sittliche Malsstabe des
Verhaltens im (Zusammen-) Leben der Menschen und um ihr
Sein und die Verantwortung dafur.

Sicher hat das Phanomen Schuld ein Doppelgesicht, es
existiert sozusagen gar nicht, ohne dass eine (ethisch-
moralische) Instanz Schuld definiert. Andererseits gibt es
diese Instanzen; notfalls, wenn die menschlichen Malsstabe
nicht ausreichen, verlegt man sie ins Metaphysische. Will
die Psychoanalyse die (traumatische) Realitat
berucksichtigen, muss sie auch reale Schuld anerkennen;
auch wenn sie sich nicht selbst zum Richter machen darf,
muss sie die existierenden Kriterien, die Schuld definieren,
einbeziehen.

Eine Trennung der beiden Bereiche des Schulderlebens ist
fur ein Verstandnis ihrer Verschiedenheit, fur ein
begriffiches und schlieBlich therapeutisches Arbeiten
nutzlich und notwendig, andererseits fallen sie oft im immer
vielfach determinierten Schulderleben partiell wieder
zusammen. lhre Trennung im Einzelfall wirkt dann kunstlich
und verlangt nach Synthese, um die Komplexitat der
mannigfaltigen Komponenten von Schuld und Schuldgefuhl
in der Schulderfahrung des Einzelnen zu achten. Deshalb ist
die vorliegende Untersuchung in drei Teile gegliedert:



Schuld und Schuldgefihl werden zunachst in je einem
Abschnitt getrennt behandelt, um dann in einem dritten ihre
vielfaltigen  Uberschneidungen und Untrennbarkeiten
aufzuzeigen.

Am Anfang des ersten Abschnitts werden die
Schopfungsmythen als Geschichte der Menschwerdung
verstanden, hier liegt der Anfang aller Schuld, entsteht
Schuldfahigkeit durch den Austritt des Menschen aus dem
instinktgesteuerten Tierreich. Man kann die
Schopfungsgeschichte aber auch als Erzahlung der
ontogenetischen Individuation eines jeden, anfangs
»unschuldigen« Menschen verstehen. Daran anschlieSend
wird die Auseinandersetzung der Daseinsanalyse und auch
der christlichen Theologie mit dem Schuldgefihlskonzept
der Psychoanalyse thematisiert, wobei oft genug eine
erstaunliche Ignoranz der Psychoanalyse unterstellt, dass
sie alle, auch reale und existenzielle Schuld
»weganalysieren« wolle und zu konnen vorgebe. Der
Determinismus der Psychoanalyse - das Uber-Ich ist stets
durch Umwelterfahrung gepragt - erregt den Argwohn
derjenigen, die ein »autochthones« Gewissen des Menschen
annehmen. Fur die christliche Theologie, die auf der
Annahme der frei gewahlten Tat, die schuldig macht,
besteht, ist das Konzept des Unbewussten der
Psychoanalyse, das den Menschen in seiner Entscheidung
oft genug unfrei macht, anscheinend bedrohlich.

Das Schuldgefuhl wird der psychoanalytischen Theorie
zufolge vom Uber-Ich erzeugt, dessen Entstehung und
verschiedene Qualitaten diskutiert werden. Schuldgefuhl
setzt Ambivalenz voraus; nur die Liebe zum gleichzeitig
gehassten Objekt |asst Reue und
Wiedergutmachungswunsch entstehen. Der Urgrund des
Schuldgefuhls lasst sich deshalb in der Ambivalenz der Brust
gegenuber, in der oral-kannibalistischen Phase, sehen; nicht
zufallig nimmt die orale Thematik einen breiten Raum ein,
Beispiele aus Mythologie und Dichtung illustrieren die



Grundambivalenz des Menschen von Abhangigkeits- und
Autonomiebestrebung: Beides lasst Schuldgefuhle
entstehen, das Begehren und Vereinnahmen des
Liebesobjekts ebenso wie das Zurucklassen-Wollen des
Objekts aus Freiheitsbedurfnis.

Lange hat die Psychoanalyse Schuldgefihl ausschlieBSlich
auf die ddipalen Regungen zuruckgefuhrt (die Kleinianer auf
den Todestrieb), bis MobpeL (1965; 1971) sozusagen in
einem Quantensprung die Moglichkeit eines
Schuldgefuhlskonflikts  aufgrund nicht triebbedingter
Bestrebungen wie Erfolgsstreben, das Streben nach
Autonomie, verstanden als Wunsch, ein »eigenes Leben«
fuhren zu wollen, beschrieb. MobpeLL konzipierte so ein
Trennungsschuldgefuhl sowie ein Schuldgefuhl aufgrund
vitaler Bedurfnisse. Einen weiteren Bereich beschrieb
NIEDERLAND (1961; 1981) mit dem Uberlebendenschuldgefiihl
aufgrund seiner Erfahrungen mit Uberlebenden des Nazi-
Terrors.

Die moderne psychoanalytische Traumaforschung ist mit
dem Schuldthema untrennbar verbunden, denn das Opfer
verschiedenster familiarer und aullerfamiliarer Gewalt
entwickelt immer eine schwere Schuldgefuhlsymptomatik.
Meines Erachtens hat FErRenczi (1933) das Fundament fur ein
Verstandnis der Internalisierungsvorgange traumatischer
Gewalt gelegt, Introjektbildung und ldentifikation mit dem
Aggressor gehen auf ihn zurtck. Gewalt-, aber auch
Verlusterfahrungen schlagen sich als Introjekt im Selbst
nieder und wirken selbstzerstorerisch weiter, Symptomatik
und Selbstwerterniedrigung verursachend. Hier ergibt sich
nun ein direkter Zusammenhang zwischen Schuld und
Schuldgefuhl: Die reale Schuld des Taters (die jener nicht
anerkennt) wird zum Schuldgefihl des Opfers (das
unschuldig ist), weil das Introjekt wie ein feindlich
verfolgendes Uber-Ich Schuldgefiihle macht. Und es sind
keineswegs nur massive Traumatisierungen, die eine oft



lebenslange Schuldgefuhlsproblematik verursachen,
sondern gerade auch subtile Beziehungstraumata innerhalb
der Familie des sich entwickelnden Kindes. Uber das
Schuldgefuhl des Opfers hinaus muss man noch einen Anteil
realer Schuld im Sinne von Mitschuld oder Mitverantwortung
auch des Opfers annehmen, da aufgrund von, wenn auch
tragischen, Identifikationen im Sinne von Unterwerfung
unter das Gewaltsystem oder seiner Billigung die
schuldhafte Tat begunstigt oder auch vom Opfer
Schwacheren gegenuber wiederholt wird.

Eine differenzierte, psychoanalytisch fundierte
Systematisierung des Schuldgeflihls gibt es bisher nicht.
Lediglich WEIss und SampsoN (1986) hatten die erwahnten
Arbeiten von MobpeLL und NIEDERLAND ihrem Konzept eines
Trennungs- oder Autonomie- und eines
Uberlebendenschuldgefiihls (dessen Definition sie sehr weit
fassten) zugrunde gelegt. In diesem Buch mochte ich
folgende Einteilung des Schuldgefuhls vorschlagen:

1.Basisschuldgefuhl, das heilst ein Schuldgefihl aufgrund
der bloBen Existenz des Kindes oder seines So-Seins,
insbesondere seines Geschlechts.

2.S5chuldgefuhl aus Vitalitat, das heilt expansive
Bestrebungen, das Begehren, Haben-Wollen, Erfolg-
haben-Wollen, Andere-Ubertreffen-Wollen werden dadurch
schuldhaft erlebt, dass sie von der familiaren Umgebung
nicht willkommen geheilsen werden kdonnen.

3.Trennungsschuldgefihl. Hier sind die
Autonomiebestrebungen des Kindes in allen Lebensaltern
mit Schuldgefuhl verbunden, da Trennung fur die
elterlichen Objekte eine Bedrohung darstellt.

4.Traumatisches Schuldgefuhl: Schwere Gewalt- und
Verlusterfahrungen hinterlassen einen Fremdkorper im
Selbst, ein Introjekt, das Schuldgeflhle verursacht.



Interessanterweise sind alle Qualitaten in der
Schopfungsgeschichte als Schuld der Menschen enthalten:
Sowohl orale Gier (das Essen des Apfels, nicht umsonst rund
wie eine Brust) als auch Sexualitat, die erst nach der
Vertreibung aus der Latenz ersteht, kdonnen als
Schuld(gefuhl) aus Vitalitat gesehen werden. Der Drang
nach Erkenntnis und die damit verbundene Ubertretung des
vaterlichen  Gebots entspricht einem  schuldhaften
Trennungs-, Autonomiebestreben. Auch ein traumatisches
Schuldgefuhl konnte im Mythos gesehen werden: Die Schuld
am traumatischen Verlust des Paradieses mussen sich die
Menschen selbst geben. Und einem Basisschuldgefuhl
entspricht die Auffassung von der Erbsunde, der basalen
Schuld des Menschengeschlechts.

In einem dritten Abschnitt wird der Grenzbereich des
Zusammentreffens von Schuld und Schuldgefuhl, etwa im
Zusammenhang mit der Identifikation mit der Gewalt,
bearbeitet. SchlieSlich wird auf die Notwendigkeit der
Differenzierung der verschiedenen Schuldgefuhlsqualitaten
voneinander und dieser von den Anteilen realer Schuld in
der psychoanalytischen Therapie hingewiesen. Irrationales
Schuldgefuhl sollte entweder in seiner
Triebkonfliktbedingtheit verstanden oder bis auf seine tief
verborgenen Wurzeln von traumatischer Erfahrung und ihrer
phantasmatischen Verarbeitung zuruckgefuhrt und
schlieBlich aufgelost werden. Reale Schuld, einmal als
solche erkannt und abgegrenzt, soll anerkannt, benannt und
mit Scham und Reue Uberwunden werden, woflr die
Therapie letztlich nicht umhin konnen wird, Aufgaben der
Bewertung und Entscheidung zu ubernehmen, um Realitat
von Phantasie im Schulderleben trennen zu helfen. Jede
psychische Erkrankung hat mit (auch unbewusstem)
Schuldgefuhl zu tun, wie es FrReup fruh entdeckte, aber jeder

Mensch, auch der psychisch Leidende, ist gleichzeitig



sowohl an seinem Sein als auch an seinem Tun stets real
schuldig.



l. Schuld

Schuld fangt »bei Adam und Eva« an

Alle Schopfungsmythen erzahlen vom Ursprung des
Menschen in dem Sinne, dass sie die Entwicklung zum
Mensch-Sein metaphorisch  beschreiben und damit
Eigenschaften und Bedingungen wiedergeben, die ihn von
anderen Lebewesen unterscheiden. Wie die Sprache, auch
das Lachen, das Reflexionsvermogen (Uber sich selbst), das
Bewusstsein der Sterblichkeit und die Scham ist die Schuld -
man spricht von Schuldfahigkeit - eine der Bedingungen des
Mensch-Seins.

Eine vergleichende Betrachtung der Schopfungsmythen
der Menschheit kann hier nicht geleistet werden, aber ich
mochte mich der Bemerkung von Stork (1988a, S. 35)
anschlielsen, der meint, »es ware nicht schwer, aufzuzeigen,
dal sich in allen Schopfungsmythen, ... in denen es um den
Ursprung des Menschen geht, der Held, der diese Loslosung
des Menschen vollzog, sich selbst und den Menschen fur
diese Tat den Tod einhandelt.« Nicht nur den Tod, sondern
auch Schmerz, Muhe, Angst, Schuld und Scham,
andererseits Kreativitat, Freiheit der Entscheidung durch
Fahigkeit zum Denken, zum Wissen und Wissen-Wollen, zur



Reflexion zur vorausschauenden Planung und zur
Kommunikation mit anderen. Uber allen diesen
Eigenschaften, Erfahrungen und Fahigkeiten, die den
Menschen vom Tier unterscheiden, schwebt die Schuld - als
Schuldfahigkeit, Schulderleben bis hin zum Schuldgefthl -,
weil die Bestrebungen des Individuums, die mit Trennung,
Loslosung, Autonomie - damit hangt auch Sexualitat
zusammen, worauf ich zurGckkommen werde - verbunden
sind, immer einwirken auf einen anderen, von dem man sich
trennt, dessen Existenz und ldentitat verandert wird durch
die Trennung, der nicht mehr so ist wie im Zustand des
Zusammenseins. Schopfungsmythen stellen
Trennungsbewegungen dar, zum einen die der Entwicklung
des Menschen aus der Tierwelt (phylogenetische Ebene),
zum anderen die der Individuation eines jeden Menschen,
seiner  Loslosung aus der fruhen  Abhangigkeit
(ontogenetische Ebene).

Schopfungsmythen als Bild fur die Phylogenese der
Menschen

»Wer daher sprache, ich bin mir keiner Schuld bewulst, also
habe ich nichts zu bereuen, der ware entweder ein Gott
oder ein Tier. Ist der Sprechende aber ein Mensch, so weils
er vom Wesen der Schuld noch nichts.« HAFNER (1959/60, S.
671) gibt hier ein Wort ScHELers wieder, das kurz und
pragnant den Zusammenhang zwischen Schuld und
Mensch-Sein bezeichnet. FUr mich ist die Paradiesgeschichte
vor allem eine Metapher fur den Austritt des Menschen aus
dem Reich der vdéllig instinktgesteuerten Tierwelt. Tiere, so
denkt man, wissen nichts vom Tod und konnen Scham und
Schuld nicht empfinden. Die Instinkte sind das Mal ihres
Verhaltens, ein Mal3, das nicht Uberschritten werden kann.
Mit der Freiheit des Denkens und der Entscheidung haben



die Menschen das naturgegebene Mal verloren, sie mussen
es sich herstellen (sie schaffen sich Gotter, Moral, Gesetze)
und sind immer wieder vor die Entscheidung gestellt, es
einzuhalten oder zu Uberschreiten. Das Uberschreiten eines
solchen Males, seiner Grenzen, bedeutet Schuld; ohne die
Freiheit zur Grenzuberschreitung gibt es keine Schuld.
»Schuld hat, wer gewahlt hat« (PLaton, Politeia, zit. nach
Dorn 1976, S. 110).

An die eine Seite des menschlichen Bereichs grenzt also
das Tierreich, an die andere das der Gotter, die mit keiner
Schuld jemals zu tun haben, wie aus ScHELERs Bemerkung
hervorgeht. Eine Hauptschuld des Menschen wird ja auch
damit in Verbindung gebracht, dass er wie Gott sein will. Die
Schlange sagt dem Weib - noch nicht »Eva« - im Paradies:
»Welches Tages ihr davon esset, so werden eure Augen
aufgetan, und ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut
und bose ist« (1. Mose 3,5). Auch wenn er es nicht erreichen
wird, sein Wollen ist schon Schuld; Gott zieht anscheinend
mit einem gewissen Bedauern die Konsequenz:

»Siehe, Adam ist geworden wie unser einer und weil3, was gut und bdse ist. Nun
aber, dals er nicht ausstrecke seine Hand und breche auch von dem Baum des
Lebens und esse und lebe ewiglich! Da wies ihn Gott der Herr aus dem Garten

Eden, dal’ er das Feld bebaute, davon er genommen ist, und trieb Adam aus ...«
(1. MOSE 3, 22 f.).

Der Anfang aller Schuld liegt also im Austritt des Menschen
aus der instinktgesteuerten Natur des Tieres, dargestellt im
Bild vom Paradies; sein Wissen-Wollen, Tun-Wollen und Frei-
entscheiden-Wollen wird mit der Umschreibung »Wie-Gott-
sein-Wollen« ausgedruckt. FRomm (1947, S. 118) versteht die
Geschichte vom Sindenfall als Prototyp des autoritaren
Systems:



2
- 3 -
- e e

8151771 —

g
.,

i
-

AVAY fsmg R, TG W R



Abbildung 1: Masaccio (1401-1429), Die Vertreibung aus
dem Paradies, Florenz, Chiesa del Carmine

»Die Pflicht, eine Uberlegenheit der Autoritat anzuerkennen, schlieRt eine Reihe
von Verboten ein. Das umfassendste ist das Tabu, sich der Autoritat gegenuber
als gleichwertig zu empfinden ... Adams und Evas Sunde bestand darin, dal8 sie
Gott gleich zu werden versuchten.«

Gott gleich sein zu wollen verbindet FrRoMM mit dem
Schopferischen im Menschen, das aber wegen der
Abhangigkeit von Gott als Ausdruck seines Willens
Schuldgefuhl hervorruft. Im Zusammenhang mit dem
Schopfungsmythos, der die  Trennung aus der
paradiesischen Einheit mit Gott (mit der Natur) beschreibt,
ist es interessant, dass ein grofRer Bereich des ubiquitaren,
oft neurotisch-konflikthaften Schuldgefuhls (also nicht der
realen Schuld und ihres Bewusstseins, sondern das
irrationale Gefuhl, schuldig 4V sein) als
Trennungsschuldgefahl verstanden werden muss, wie wir
sehen werden. Das individuelle Schuldgefuhl, sich als
Adoleszenter von den Eltern trennen zu wollen, fande sich
auf phylogenetischer Ebene als Niederschlag allgemeiner
menschlicher Erfahrung in der Schopfungsgeschichte
wieder.

Man kann den biblischen Schopfungsmythos mit dem des
Prometheus verbinden (vgl. FRomm 1947; Stork 1988b, S.
128). Prometheus wurde von den Gottern bestraft, weil er
den Menschen das Feuer brachte. Aus freier Entscheidung
Ubertrat er das Verbot des Zeus, der - ahnlich wie der
jahwistische Gott - den Menschen Wissen und Erkenntnis
vorenthalten wollte. Er bringt den Menschen Wissen und
Kunstfertigkeit, das bedeutet Freiheit von der Abhangigkeit
von Gott oder, wie ich stattdessen sagen wurde, Losung aus
dem absoluten Eingebundensein in die Natur. Gleichzeitig
aber wird Prometheus an den Felsen gekettet, also unfrei
gemacht, als Zeichen des Beginns des Leidens, des
Eingeschrankt- und Begrenztseins des Menschen, letztlich



vor allem im Tode. Im Falle Adams ist es der Ackerboden, an
den er gebunden ist; und Ubrigens musste Prometheus
Schmerz erleiden, wie auch Adam und Eva und das folgende
Menschengeschlecht. Auch Schmerz (seelischer und
gegebenenfalls auch psychogener Korperschmerz) steht auf
der ontogenetischen Ebene wie das Schuldgeftihl sehr oft im
Zusammenhang mit Trennungs- oder
Loslosungsbestrebungen des Individuums.

Je mehr der Mensch sich von der selbstverstandlichen
Eingebundenheit in die Natur entfernt, desto mehr muss er
offenbar versuchen, sie eigenmachtig zu gestalten und zu
beherrschen. Und dieses Die-Naturverandern-Mussen ist der
Schritt des Menschen aus dem instinktgeleiteten Tierreich,
und dieser Schritt ist mit Schuld verbunden, der Basisschuld
des Menschengeschlechts. Ich habe schon eine Metapher,
die diesen Schritt bezeichnet, erwahnt: Der Mensch steht
zwischen Tier und Gott, ist vielleicht gottahnlich, wird aber
nie ein Gott oder so sein wie Gott. Anscheinend muss er
aber immer mehr so sein wollen, und gerade das ist ihm
stets als seine Schuld vorgehalten worden. Einssein mit der
Natur entspricht vollkommen der Vorstellung des Einsseins
mit Gott, das den Menschen abhanden gekommen ist. »Und
die ganze jahwistische Urgeschichte liest sich also als der
Versuch, den Verlust Gottes durch Selbstvergotterung
auszugleichen« (DREWeERMANN 1977b, S. 583). Ahnlich
beschreibt RicHTER (1979, S. 23) den Austritt des Menschen
aus der relativen Gott-Nahe des Mittelalters:

»Der einmal eingeleitete Prozel8 der Ablésung aus der vollstandigen
Unmundigkeit und Passivitat enthielt von vornherein die Tendenz zu einem

rasanten Umschlag ins Gegenteil, in die [dentifizierung mit der géttlichen
Allwissenheit und Allmacht« (Hervorhebung original).

Fur FrReup (1930a, S. 450 f.) steht Gott nicht fur Natur,

vielmehr schafft sich der Mensch seine Gotter als
Projektionen der eigenen ldeale:



Er »hatte sich seit langen Zeiten eine Idealvorstellung von Allmacht und
Allwissenheit gebildet, die er in seinen Goéttern verkdrperte. Ihnen schrieb er
alles zu, was seinen Wunschen unerreichbar erschien - oder ihm verboten war.
Man darf also sagen, diese Gotter waren Kulturideale. Nun hat er sich der
Erreichung dieses Ideals sehr angenadhert, ist beinahe selbst ein Gott geworden.
Freilich nur so, wie man nach allgemein menschlichem Urteil Ideale zu erreichen
pflegt. Nicht vollkommen, in einigen Stucken gar nicht, in anderen nur so
halbwegs. Der Mensch ist sozusagen eine Art Prothesengott geworden, recht
grofBartig, wenn er alle seine Hilfsorgane anlegt, aber sie sind nicht mit ihm
verwachsen und machen ihm gelegentlich noch viel zu schaffen.«

Dem Zwischenbereich der menschlichen Existenz entspricht
auch der seltsam doppelwertige Charakter der
menschlichen Freiheit. Der Mensch ist frei zu denken, sich zu
entscheiden, mithilfe von Kreativitat und Produktivitat sich
auf den Weg zu machen, die Natur zu beherrschen und gar
gottahnlich sein zu wollen. Aber ist er wirklich frei? Er ist frei
und ziemlich erfinderisch, Krankheiten zu heilen, steht aber
Krankheit, Hunger und Armut von Milliarden Menschen
hilflos gegentber. Er kann die Umwelt gestaltend verandern;
aber ist er Herr Uber die von ihm - einem Zauberlehrling
gleich - hervorgerufenen »Natur«-Katastrophen? Der
Mensch ist frei zu toten - aber er erscheint unfahig, Kriege
zu verhindern oder zu beenden, wie wir noch heute jeden
Tag erfahren. Sicher totet auch das Tier, aber nur in dem
Malle, wie es fur das eigene Leben notwendig ist. Dieses
»naturliche« Mald ist den Menschen abhanden gekommen.
Anders als im allgemeinen das Tier macht er Ubrigens auch
keineswegs halt vor der Totung seiner Artgenossen, wie es
die Genesis auch gleich vom Menschen, kaum dass er das
Paradies verloren hat, am Beispiel des Brudermords
berichtet.

In der Schopfungsgeschichte kann man die »lllusion
subjektiver Freiheit bei wachsender objektiver Unfreiheit«
(DREwWERMANN 1977b, S. 582) entdecken, die Freiheit, Grenzen
zu Uberschreiten (die verbotene Frucht 2zu essen),
untrennbar verbunden mit der Unfreiheit, wirklich Herr tGber
sein Handeln zu bleiben. Auch hier durfte es sich um zwei



Dimensionen menschlicher Schuld handeln, um eine
unvermeidlich existenzielle - immer toten zu mussen, um
leben zu kdonnen (DREwWERMANN 1977b, S. 613) -, dann aber
auch um eine andere, namlich die des verlorenen Malses,
der Grenzuberschreitung. Naturlich kann die Frage K.s aus
Karkas »ProzefS« auch an dieser Stelle wieder gestellt
werden: »Wie kann denn ein Mensch uberhaupt schuldig
sein?« (1935, S. 180). Denn er ist doch unausweichlich
seiner menschlichen Natur verhaftet, hat eben nicht die
Freiheit, sie zu verlassen, anders zu sein, als er ist, wenn er
»naturhaft« lebt, wenn sein »Verhalten aus seiner
biologischen und psychologischen Anlage selbst resultiert«
(DREWERMANN 1977b, S. 356).

Halt man sich an den Schopfungsmythos, konnte man den
Menschen auch von jeder Schuld freisprechen. Man darf
nicht vergessen, dass es »Zwei Bdume im Garten«! Eden
gab, namlich den Lebensbaum, den »Baum im Hintergrund«
(BLUMENBERG 1988, S. 95), und den Baum der Erkenntnis.

BLUMENBERG (1988, S. 95) macht auf einen Satz Karkas in
dessen dritten »Oktavheft« aufmerksam: »Warum klagen
wir wegen des Sindenfalles? Nicht seinetwegen sind wir aus
dem Paradiese vertrieben worden, sondern wegen des
Baumes des Lebens, damit wir nicht von ihm essen«
(Hervorhebung original). Das ist die »Substanz, die das
Geheimnis des >Prozels< ausmacht«. Ein personifizierter Gott
konnte es BLUMENBERG zufolge nicht ertragen, dass er nicht
einzig bleiben konnte. Es gibt also keine »Urschuld« des
Menschen, denn die Frichte des Lebensbaums waren doch
erlaubt.

»Der Mensch, der keinen Grund gegeben hatte, ihm diesen Baum zu verbieten,
... wurde in eine Affare verstrickt, die den Vorwand gab, ihm die Goéttergleichheit
zu entziehen, nach der zu begehren es gar keiner Versuchung bedurfte, denn
dort stand er, der Baum des Lebens. So kam es zur Fiktion einer Schuld, die der
Vertreibung den Schein des Rechts gab. Die Vertreibung Uberlieferte das Leben

dem Tod ... Der Tod war es, der aus der fiktiven Schuld die reelle werden lieR:
Das sterbliche Wesen kann nicht leben ohne die Schuld, wegen seiner endlichen



Lebenszeit den Nachsten als den Rivalen um jedes Lebensgut nicht lieben zu
kénnen« (BLUMENBERG 1988, S. 95).

Der Tod also als Begrenzung der Lebenszeit macht den -
primar unschuldigen - Menschen schuldig. Weil Gott keinen
Rivalen duldete, »machte er sein Ebenbild zu Rivalen
untereinander« (S. 95), und folgerichtig ist der erste Tod ein
unnatdrlicher: »Der erste Mord, der aussieht wie Neid auf
den Erfolg um die Gottesgunst, ist ein Akt der Rivalitat um
die »>Technik< der Naturherrschaft als Ersatz fur den
Lebensbaumbesitz« (S. 96; alle Hervorhebungen original).

Es geht hier offenbar um nichts weniger als um den
Ursprung der Schuld, denn folgt man Karkas und BLUMENBERGS
Gedanken, liegt sie bei Gott, der schuldhaft handelte, weil er
zuerst »sein Ebenbild« als Rivalen flUrchtete. Bei genauerem
Hinsehen mussten also Adam und Eva schon vor dem
Stndenfall zwischen »gut« und »bdse« unterscheiden
lernen, da ihnen von verbotenen und erlaubten, guten und
bosen Fruchten also, gesagt wurde. Diese erste
Unterscheidung aber traf Gott; es war also nicht alles
gleichermafien »gut«.

Wenn Parallelen gezogen werden sollen zwischen
Mythologie und kindlicher Entwicklung bzw. ihrer
psychoanalytischen Theorie, kommt man kaum umhin, an
die Wechselfalle der Schuldzuschreibung fur die Ursache der
Neurose zu denken, die mit der Geschichte der
Psychoanalyse verbunden sind. Anfangs namlich war sich
FREuD sicher, dass der Schuldige der Erwachsene war, der
dem Kind hochst eigennutzig ein (sexuelles) Trauma zufugte
(»Verfuhrungstheorie«; vgl. HirscH 1987). In einer solchen
Auffassung entsprache der Erwachsene einem primar
handelnden Gott, der seine Schopfung flurchtet, wie der
pseudo-odipale Vater, der den Sohn nur als Rivalen sieht
und die Tochter allein besitzen Muss. Der
Schopfungsmythos als Gebilde einer schon
patriarchalischen Kultur gibt aber dem Geschépf die Schuld,



das Verbot wird gar nicht hinterfragt (erst von Karka), allein
seine Ubertretung zahlt und macht schuldig. Ebenso gibt der
Odipus-Komplex, den FRrReup nach dem Aufgeben der
Verfuhrungstheorie an deren Stelle gesetzt hat, dem Kind
und seinen Trieben die Initiative fur das 6dipale Geschehenl.
GROTSTEIN (1990, S. 20) drickt das folgendermalfien aus:

»Zu den Vermachtnissen, die FREUD mit seiner zweiten Theorie der
Psychoanalyse (im AnschluBR an die Theorie eines verdrangten sexuellen
Traumas) hinterliels, gehort das Postulat des inharenten Schuldgefihls, das der
Mensch von Geburt an aufgrund jener unvermeidlichen und unerbittlichen
Phantasien erwirbt, in denen er von dem einen Elternteil vollstandig Besitz

ergreift und eine morderische Aggression gegen den andern Elternteil richtet, d.
h. aufgrund des Odipus-Komplexes.«

FReuD ist in den letzten Jahren vehement, allerdings in
unzulassiger Simplifizierung, zum Vorwurf gemacht worden,
dass er den Ursprung des Traumas von der schuldhaften Tat
des Erwachsenen, mit der er das Kind missbraucht, in die
triebhaften Wunsche des (»unschuldigen«) Kindes verlegt
habe (z. B. MassoNn 1984; vgl. HirscH 1987). Und zwar aus
Identifikation mit eben den patriarchalischen
Machtverhaltnissen, so der Vorwurf, die man auch bei einem
Gott Jahwe, folgt man Karka, vermuten muss.

Wo immer man nun den Ursprung der Schuld finden mag
und wie immer man den Widerspruch zwischen nur Mensch-
sein-Konnen und als Mensch Schuldig-sein-Mussen auch zu
|6sen versucht, ich denke, der Schuldbegriff sollte erhalten
bleiben als Erinnerung an die Unfreiheit der menschlichen
Existenz, der Notwendigkeit zu entkommen, zu toten und zu
leben, und als fortwahrende Mahnung, die Hybris aller
moglichen Grenzuberschreitungen zu bedenken und ihr
Ausufern zu begrenzen, soweit es nur moglich ist. Denn die
Uberschreitung verninftiger Grenzen verursacht jeden Tag
Beeintrachtigung oder Zerstorung der menschlichen und
okologischen Umwelt und bedeutet damit besondere Schuld.
Ubrigens hat Freup (1930a, S. 506) schon seinerzeit die
Moglichkeit der allerletzten GrenzUberschreitung durch die



Menschheit ins Auge gefasst: »Die Menschen haben es jetzt
in der Beherrschung der Naturkrafte so weit gebracht, dafs
sie es mit deren Hilfe leicht haben, einander bis auf den
letzten Mann auszurotten.«

Die Schopfungsgeschichte als Bild fur die Ontogenese

Man kann die Schopfungsgeschichte auch ontologisch, also
als Metapher flir den Austritt aus der »unschuldigen«
Gebundenheit innerhalb der psychischen Entwicklung des
Kleinkindes in eine eigene Identitat verstehen, als Metapher
fur Individuation (vgl. DREwerMANN 1977b; Stork 1988a,
1988b; Kinp 1992). Und tatsachlich, viele Bereiche der
Kindesentwicklung werden im Schopfungsmythos
behandelt. Da ist die Erkenntnis von Gut und Bose und der
Erwerb der Schuldfahigkeit (bzw. des Schuldgefuhls), die
Entstehung von Scham wegen der Nacktheit und der
sexuellen Wunsche, die Namensgebung, schlielSlich auch
der Erwerb eines Begriffs vom Tode. Nur die Sprache scheint
sich im Schopfungsmythos nicht entwickeln zu maussen,
obwohl wir sie in der Entwicklung des Kindes als einen
wichtigen Meilenstein der Abgrenzungsfahigkeit kennen,
man denke an das erste »Nein!« eines kleinen Kindes.

Wenn auch die Vorstellung der Psychoanalyse von einem
objektlosen primarnarzisstischen Anfangsstadium der
Entwicklung aufgrund der neueren Sauglingsforschungen
aufgegeben werden muss, lasst sich wohl noch immer ein
Ablauf der zunehmenden Differenzierung der Bewertung
und Einordnung von Erfahrungen des Sauglings, ihrer
Affektqualitaten und ihrer Herkunft annehmen (vgl.
besonders STERN 1985; DoRrRNES 1993; FONAGY, GERGELY, JURIST U.
TARGET 2004). MeLanie KLEIN (1946) hat Spaltungsvorgange,
welche Erfahrungen des Sauglings mit sich selbst und den
umgebenden Objekten in »nur gute« und »nur bodse«



Teilerfahrungen trennen (deren Reprasentanzen »nur gute«
und »nur bose« Teilobjekte sind), fur ein sehr fruhes Alter
angenommen. Die Annahme eines derart frihen Zeitpunkts
lasst sich zwar nicht mehr halten, aber gute und schlechte
Erfahrungen werden Stern (1985, S. 351) zufolge vom
Saugling durchaus in »hedonische Gruppen« eingeordnet,
wenn auch anfangliche Qualitaten von »gut und boOse« erst
spater aufgrund reiferer Symbolisierungsmoglichkeiten mit
zwischenmenschlichen Erfahrungen verbunden werden
konnen. Man kann annehmen, dass die Zuflucht in eine
saubere Trennung von Gut und BoOse einem anfanglichen
Differenzierungsvermogen entspricht, das durch die
Erkenntnis von Gut und Bose im Schopfungsmythos
dargestellt wird. Und das Wissen-Wollen ist eine der
Grundmotivationen schon des ganz jungen Menschen; auch
hier hat die Psychoanalyse ein einseitiges Konzept der
triebhaften Lust-Unlust-Vermeidungs-Motivation revidieren
mussen. Eines der funf von LICHTENBERG (1988) aufgestellten
motivational-funktionalen Systeme ist das Bedurfnis nach
Selbstbehauptung und Exploration; beide bezeichnen ein
Autonomiestreben, das in der Schopfungsgeschichte gut
wiedergefunden werden kann, wenn man sie als Metapher
fur Individuation und fur das Heraustreten des Menschen
aus einer Unmundigkeit verstehen will. Den Zusammenhang
von Wissen-Wollen und Fahigkeit der Differenzierung von
Eigenschaften und Erfahrungsqualitaten beschreibt auch
KiInD (1992, S. 32; Hervorhebung original) in bezug auf die
Schopfungsgeschichte: »Die Pragung von gut und schlecht
als Kategorie wird erst dadurch moglich, dal der Mensch
wissen will ... Der Mensch erschafft seine erste eigene
kognitive Kategorie, die Antithese von Gut und Bose.«

Folgt man MeLanie KLEIN (1946), so entsteht ein erstes
Schuldgefuhl aus der Aufhebung der Spaltung, zu der der
etwas altere Saugling fahig ist. Er muss realisieren, dass die
Aggression zu ihm gehort, mit der er ein geliebtes Objekt



gleichzeitig hasst und bekampft, da es gleichermalien »gut«
ist wie auch versagend. Die Entwicklung des Schuldgefuhls
ist an die Fahigkeit, Ambivalenz auszuhalten, geknupft
(»depressive Position« bei M. KLeiN). Den Zusammenhang
zwischen Oralitat und Ambivalenz hat zuerst ABraHAM (1924)
entwickelt, indem er auf eine praambivalente Stufe des
reinen lustvollen Saugens eine oral-sadistische,
kannibalistische der Ambivalenz folgen lasst. Der Saugling
verspurt Impulse, aggressiv bemachtigend in die Brust zu
beilen, die ihm doch die Nahrung spendet. »Die Libido
droht dem Objekt Vernichtung durch Auffressen« (ABRAHAM
1924, S. 141). Nahrungsbedurfnis, also Leben, ist mit der
kannibalistischen Aggression, dem Toten, also dem Tod, eng
verbunden.

FREUD (1912-13) hat mit seiner spekulativen Studie
»Totem und Tabu« die Wurzel des Schuldgefihls in dem
Mord der Urhorde an dem Urvater gesehen, eine Tat, die der
odipalen Situation des mannlichen Kindes entspricht; ein
Motiv der Urhorde ist dementsprechend, die Frauen, die der
Vater allein beansprucht, zu besitzen. Hier entsteht das
Schuldgefuhl ebenfalls aus der Ambivalenz. Aber wie die
Psychoanalyse sich insgesamt von der Zentralitat des
Odipus-Komplexes zugunsten einer Aufeinanderfolge
fruherer und spaterer Entwicklungsstadien und der
zugehorigen Objektbeziehungsqualitaten abgewandt hat,
kann man mit der Schopfungsgeschichte die orale
Ambivalenz? als Grundlage des Schuldgefiihls ansehen.
DREWERMANN  (1977b, S. 597) vermutet sie in der
Notwendigkeit der prahistorischen Menschen, die als Jager
die Tiere toten mussten, die sie doch als Gotter verehrten:
»Die erste prahistorische Erfahrung von Schuld wird wirklich in einem Mord
bestanden haben, aber nicht in einem Mord aus sexuellen Motiven, sondern in
dem furchtbaren TotenmuUssen um des eigenen Lebens willen ... ein Gedanke,

der mit einschlieBt, dall man schuldig werden mul, um das Dasein zu
gewahrleisten.«



Die anderen Bereiche der Ubereinstimmung von Genesis
und kindlicher Entwicklung sind Scham, Sexualitat und
Namensgebung. Wahrend die Schuld sowohl eine des Tuns,
des Handelns als auch eine des Seins, der Existenz sein
kann, bezieht sich das Schuldgefiuhl vorwiegend auf eine
Tat, der man sich schuldig fuhlt. Ebenso ist Scham ein
Affekt, ein Gefuhl, bezieht sich aber vorwiegend auf das
Sein, das So-Sein. Die Nacktheit bedeutet unverhulltes Sein,
dessen man sich bewusst wird, indem man sieht, etwa in
einem Spiegel, oder vor allem, indem man gesehen wird.
Dadurch kommt man nicht umhin anzuerkennen, dass man
so ist, wie man ist; Verleugnung und Beschonigung
versagen, und da man nicht einverstanden ist mit seinem
So-Sein, schamt man sich. (Ware man es, so ware der
Affekt: Stolz.) Augenfallig ist die Parallele des Ubergangs
eines Stadiums der »unschuldigen«, vorbewussten
Akzeptanz der eigenen Nacktheit im Kleinkindalter und im
Paradies vor dem Sundenfall (»Und sie waren beide nackt,
der Mensch und sein Weib, und schamten sich nicht« [1.
Mose 2, 25]). Die Nacktheit besteht jeweils schon vorher,
aber das Erkennen, das Kennen, das Wissen um sie gibt ihr
eine neue Qualitat. Die Scham hangt mit dem Verlust des
Einsseins mit sich (mit der Natur, mit Gott) zusammen, und
die ersten Menschen nach dem Sundenfall »schamten sich
dessen, was sie ohne Gott sind, ihres geschopflichen
Mangels« (DREwerMANN 1977b, S. 209). Interessant, dass
Masaccio (Abbildung 1) Eva ihre »Scham« bedecken lasst,
wahrend Adam die Hand vor die Augen halt: nicht gesehen
werden und nicht sehen wollen. Ich denke, auch das
Kleinkind verliert zunehmend die Ubereinstimmung mit sich
durch die zunehmende Individualitat, die zunehmende
Trennung aus der Einheit mit der mutterlichen Umgebung.
Nacktheit hat uber das allgemeine Sein hinaus wohl
immer etwas mit dem geschlechtlichen Sein zu tun. Denn
die Korperteile, die unsere geschlechtliche Identitat zu



