


Hannes Bajohr
Judith N. Shklar

Nachwort zu Ganz normale Laster

ﬁ Matthes & Seitz Berlin



Inhalt

HANNES BajoHR. Judith N. Shklar (1928-1992) Eine werkbiografische
Skizze

Anmerkungen



Judith N. Shklar (1928-1992) Eine
werkbiografische Skizze

Hannes Bajohr

In ihrem Nachruf auf Hannah Arendt schrieb Judith Shklar 1975 {iber die
Philosophin, dass »fiir sie und ihre Zeitgenossen das Exil die tiefste und
unmittelbarste Erfahrung« ihres Lebens gewesen sei. Dass Shklar sich
womoglich selbst zu diesen Zeitgenossen zdhlte, bemerkte sie hochstens
indirekt. »Man kann den Leiden der Exilanten nur sehr schwer unmittelbar
Ausdruck verleihen, und es ist unmdoglich, sie denen zu erkldren, die sie nie
erfahren haben.«' In der Gesellschaft der Vereinigten Staaten, in der es
niemanden mehr gab, der den letzten Krieg auf amerikanischem Boden
noch selbst erlebt hatte, war diese Erfahrungsdiskrepanz der Abgrund, der
zwischen den zwei grolBen Gruppen von Intellektuellen klaffte — zwischen
jenen, denen ihre Flucht aus dem Europa des Zweiten Weltkriegs eine, wie
Armold Schénberg sie bitter nannte, »Vertreibung ins Paradies« bedeutete,
und den dort Geborenen, fiir die die Emigration héchstens noch als
verblassender Familienmythos Prdsenz besaR.

Judith Shklar kannte die Leiden des Exils. Sie verliehen ihr eine
intellektuelle Perspektive, die sich von der ihrer alteingesessenen
Landsleute unterschied. Ihre Differenzen mit Michael Walzer etwa, dem sie
bis zu ihrem Tod in persénlicher Freundschaft verbunden war und in Fragen
von Rechten, Staatsbiirgerschaft und gemeinschaftlich geteilten Werten
heftig widersprach, beschrieb sie als einen »Dialog zwischen einer
Exilantin und einem Staatsbiirger.«’> Aber gleichzeitig war sie bei ihrer
Ankunft in Nordamerika zu jung, um die USA mit gédnzlich europdischen
Augen zu betrachten und jene fiir viele der élteren Fliichtlinge typische
melancholische Distanz anzunehmen. Mochte die Erfahrung einer
erzwungenen Emigration eine gerade fiir politische Philosophie hilfreiche



Sensibilitdt mit sich bringen, so barg sie doch die Gefahr, den Sinn fiir die
Gegenwart zu verlieren. Nicht weniger als die naive Zuversicht der
amerikanischen Immigrantenkinder missfiel Shklar die »unter Exilanten so
verbreitete Nostalgie.«’ Wer nur noch Exilant ist, »fiir den gibt es keine
Zukunft, nur eine Vergangenheit. Der eigene Charakter wird durch das Exil
nicht besser.«*

Shklar wdhlte einen dritten Weg, der darin bestand, sich jener
Vergangenheit zu stellen, die sie auch selbst so gepragt hatte, ohne ihr voéllig
zu verfallen. Als Mittel dazu diente ihr eine durch Geschichtsbewusstsein
und literarische Einfiihlungskraft mit Welt angereicherte politische Theorie.
Diese sei »eine komplexe Reaktion auf eine grundlegende Leidenschaft,
schrieb sie einmal. »Es muss personlich erfahrene politische Ereignisse
geben, die ein anhaltendes Interesse daran schaffen, die entscheidende
Frage zu stellen: >Wie kann man all dies iiberhaupt denken?« «> Dass die
eigene Biografie den Grundimpuls liefert, heifit dabei freilich nicht, dass sie
dieses Denken auch vo6llig bestimmte, und es wére falsch, Leben und Werk
Judith Shklars ganz aufeinander zu reduzieren. Sosehr sie auch mit der
Geschichte des zwanzigsten Jahrhunderts und ihrer eigenen rang, weder
war sie geneigt, sich einem unhistorischen Optimismus hinzugeben, noch
Nostalgie fiir die alte Welt zu empfinden, der nachzutrauern sie ohnehin
wenig Grund besal.

Die alte Welt, das war in ihrem Fall das Riga der Zwanzigerjahre. Als
Judita Nisse wird sie am 24. September 1928 als jiingste von drei T6chtern
in eine wohlhabende, gebildete und liberale deutsch-jiidische Familie
geboren. Lettland, erst seit zehn Jahren eine eigenstindige Republik,
befindet sich in einer Phase angespannter Ruhe. Der Befreiungskrieg gegen
die Sowjetunion, der mit seinen konkurrierenden Faktionen, mit seinem
roten wie seinem weillen Terror auch ein blutiger Biirgerkrieg war, liegt
sogar nur acht Jahre zuriick. Und nicht viel mehr als zehn Jahre werden
dem Land als unabhdngigem Staat noch vergénnt sein.

Schon das Leben der Eltern ist von den Turbulenzen des friihen
zwanzigsten Jahrhunderts, von Erstem Weltkrieg und russischer Revolution



