


 
 

David Hume

Dialoge über die

natürliche Religion
 
 
 



David Hume: Dialoge über die natürliche Religion
 
Übersetzt von Friedrich Paulsen
 
Neuausgabe mit einer Biographie des Autors.
Herausgegeben von Karl-Maria Guth, Berlin 2016.
 
Umschlaggestaltung unter Verwendung des Bildes:
David Hume (1766) Porträt von Allan Ramsay
 
ISBN 978-3-8430-5950-3
 
Dieses Buch ist auch in gedruckter Form erhältlich:
ISBN 978-3-8430-5267-2 (Broschiert)
ISBN 978-3-8430-5268-9 (Gebunden)
 
Die Sammlung Hofenberg erscheint im Verlag der Contumax
GmbH & Co. KG, Berlin.
 
Entstanden um 1751, revidierte Fassung 1761. Erstdruck
(postum) unter dem Titel »Dialogues Concerning Natural
Religion«: London 1779. Erste deutsche Übersetzung durch
Karl Gottfried Schreiter unter dem Titel »Gespräche über
natürliche Religion«: Leipzig (Weygand) 1781. Der Text folgt
der Übersetzung durch Friedrich Paulsen von 1877.
 
Der Text dieser Ausgabe folgt:
David Hume: Dialoge über natürliche Religion. Über
Selbstmord und Unsterblichkeit der Seele. Ins Deutsche
übersetzt und mit einer Einleitung versehen von Friedrich



Paulsen, 3. Auflage, Leipzig: Felix Meiner, 1905
(Philosophische Bibliothek, Bd. 36).
 
Dieses Buch folgt in Rechtschreibung und Zeichensetzung
obiger Textgrundlage.
 
Die Paginierung obiger Ausgabe wird in dieser Neuausgabe
wortgenau mitgeführt und macht dieses E-Book auch in
wissenschaftlichem Zusammenhang zitierfähig. Das
Textende der Vorlagenseite wird hier durch die
Seitennummer in eckigen Klammern mit grauer Schrift
markiert.
 
Bibliografische Information der Deutschen
Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind über
http://www.dnb.de abrufbar.



 
Pamphilus an Hermippus

Es ist die Bemerkung gemacht worden, mein Hermippus,
daß die Form des Dialogs, in welcher die alten Philosophen
ihre Lehre meist darstellen, seitdem wenig in Anwendung
gebracht ist, und wenn es versucht wurde, selten mit
glücklichem Erfolg. Genaue und regelrechte Beweisführung,
wie man sie jetzt von einer philosophischen Untersuchung
erwartet, führt natürlicherweise auf die methodische und
didaktische Form, in welcher man unmittelbar ohne
Vorbereitung den Punkt, auf welchen man abzielt, darlegen
und dann ohne Unterbrechungen dazu fortgehen kann die
Beweise, worauf er ruht, beizubringen. Ein System in Form
einer Unterredung zu überliefern, scheint wenig natürlich;
wer in Dialogform schreibt, verfällt leicht, während er seiner
Darstellung durch Abweichung von der direkten
Schreibweise ein freieres Ansehen zu geben und den Schein
des Verhältnisses von Verfasser und Leser zu vermeiden
wünscht, dem noch größeren Übelstand, das Bild von
Schulmeister und Schüler zu bieten. Oder wenn es ihm
gelingt, das Gespräch durch Einführung einer
Mannigfaltigkeit von Gesichtspunkten und durch Erhaltung
eines angemessenen Gleichgewichts zwischen den
Unterrednern in dem natürlichen Tone der guten
Gesellschaft durchzuführen, so verliert er oft so viel Zeit in
den Vorbereitungen und Übergängen, daß der Leser durch
alle Feinheiten des Dialogs für das Opfer an Ordnung, Kürze
und Bestimmtheit sich kaum entschädigt glaubt.[29]

Doch gibt es einige Gegenstände, für welche die
dialogische Form besonders angemessen und der direkten



und einfachen Darstellung vorzuziehen ist.
Ein Lehrstück, welches so auf der Hand liegt, daß

Verschiedenheit der Meinung darüber kaum möglich ist, das
jedoch zugleich so wichtig ist, daß es nicht zu oft eingeprägt
werden kann, scheint eine solche Form der Behandlung zu
erfordern, wo Neuheit in der Form über die Alltäglichkeit des
Gegenstandes hinweghilft, wo die Lebhaftigkeit des
Gesprächs die Lehre einprägt, und wo die Verschiedenheit
der Beleuchtung seitens verschiedener Personen und
Charaktere weder langweilig noch überflüssig erscheint.

Anderseits scheint eine philosophische Frage, welche so
dunkel und ungewiß ist, daß menschliche Vernunft betreffs
ihrer zu keiner bestimmten Entscheidung zu gelangen
vermag, wenn anders überhaupt von ihr gehandelt werden
muß, natürlicherweise auf die Form des Dialogs und der
Unterhaltung hinzuführen. Vernünftige Menschen mögen die
Freiheit abweichender Ansichten haben, wo niemand
vernünftigerweise einseitig entschieden sein kann.
Entgegengesetzte Meinungen gewähren auch ohne
Entscheidung eine allgemeine Unterhaltung, und wenn der
Gegenstand interessiert und bedeutend ist, führt uns das
Buch gewissermaßen in Gesellschaft und vereinigt so die
beiden größten und reinsten Freuden des menschlichen
Lebens, Nachdenken und Geselligkeit.

Glücklicherweise finden sich alle diese Umstände vereinigt
in der natürlichen Religion. Welche Wahrheit ist so offenbar,
so gewiß, als das Dasein Gottes, das die unwissendsten
Zeiten anerkannt, für welches die gebildetsten Geister
gewetteifert haben, neue Zeugnisse und Beweise
beizubringen? Welche Wahrheit ist so wichtig als diese, die



die Unterlage aller unserer Hoffnungen, sie sicherste
Grundlage der Moralität, die stärkste Stütze der Gesellschaft
und das einzige Prinzip ist, das niemals einen Augenblick
außer unsern Gedanken und Überlegungen sein sollte?
Handelt man aber von dieser offenbaren und wichtigen
Wahrheit, was für dunkle Fragen erheben sich mit Bezug auf
die Natur dieses göttlichen[30] Wesens, seine Eigenschaften,
seine Entschließungen, den Plan seiner Vorsehung?
Dieselben sind stets Gegenstand der Erörterungen der
Menschen gewesen; die menschliche Vernunft ist mit Bezug
auf sie zu keiner bestimmten Entscheidung gelangt. Aber so
bedeutsam sind diese Fragen, daß wir der rastlosen
Untersuchung derselben nicht Einhalt tun können, obgleich
bisher nichts als Zweifel, Ungewißheit und Widerspruch das
Ergebnis der sorgfältigsten Forschungen waren.

Diese Bemerkung zu machen hatte ich kürzlich
Gelegenheit, als ich wie gewöhnlich einen Teil des Sommers
bei Cleanthes zubrachte und seinen Unterhaltungen mit
Philo und Demea beiwohnte, von denen ich Euch kürzlich
eine unvollkommene Nachricht gab. Wie Ihr mir damals
sagtet, war Eure Wißbegierde so erregt, daß ich nun mich
genötigt sehe, in eine genauere Einzeldarstellung ihrer
Erörterung einzutreten und die verschiedenen Systeme zu
entwickeln, welche sie mit Bezug auf einen so delikaten
Gegenstand, als natürliche Religion ist, vorbrachten. Der
bemerkenswerte Gegensatz ihrer Charaktere steigerte Eure
Erwartungen, indem Ihr die besonnene philosophische
Denkweise des Cleanthes zusammenhieltet mit dem
rücksichtslosen Skeptizismus Philos und der starren
unbeugsamen Rechtgläubigkeit Demeas. Meine Jugend



schrieb mir bei diesen Unterredungen die Rolle des
schweigsamen Zuhörers vor, und die Lernbegierde, welche
dem frühen Lebensalter natürlich ist, hat die ganze Folge
und Verbindung ihrer Beweisführungen so tief in mein
Gedächtnis eingeprägt, daß ich hoffen darf, in meinem
Bericht keinen irgend erheblichen Teil derselben zu
übergehen oder zu verwirren.[31]
 



Erster Teil
Als ich zu der Gesellschaft kam, welche ich in Cleanthes'
Bibliothek sitzend fand, sagte Demea dem Cleanthes einige
Artigkeiten über die große Sorge, mit welcher er sich meiner
Erziehung annähme und über die unermüdliche Ausdauer
und Beständigkeit in seinen Freundschaften.

Der Vater des Pamphilus, sagte er, war Euer
nahverbundener Freund; der Sohn ist Euer Zögling und kann
in der Tat als Euer Adoptivsohn angesehen werden, wenn es
erlaubt ist, nach der Mühe zu urteilen, welche Ihr darauf
verwendet, ihm jeden nützlichen Zweig der Literatur und
Wissenschaft nahe zu bringen. Ich bin überzeugt, daß es
Euch ebensowenig an Einsicht als an Eifer gebricht. Deshalb
möchte ich Euch einen Grundsatz mitteilen, welchen ich mit
Bezug auf meine eigenen Kinder beobachtet habe, um zu
sehen, wie weit er mit Eurer Verfahrungsweise im Einklang
ist. Die Methode, welche ich in ihrer Erziehung befolgte, ist
auf das Wort eines der Alten begründet: »die der
Philosophie Beflissenen müssen zuerst Logik lernen, dann
Ethik, darauf Physik, endlich zuletzt die Natur der Götter.«1

Die Wissenschaft der natürlichen Theologie erfordert nach
ihm, da sie die tiefste und schwierigste von allen ist, das
reifste Urteil von seiten derer, die sich mit ihr beschäftigen;
nur ein Geist, der sich mit allen andern Wissenschaften
ausgestattet hat, kann ohne Gefahr mit ihr betraut werden.
[32]

Wartet Ihr so lange, sagte Philo, Eure Kinder die
Grundsätze der Religion zu lehren? Ist keine Gefahr, daß sie
nicht Meinungen, von welchem sie während des ganzen
Laufes ihrer Erziehung so wenig gehört haben,



vernachlässigen oder gänzlich verwerfen? – Bloß als
Wissenschaft, erwiderte Demea, welche menschlichen
Schlüssen und Überlegungen unterliegt, stelle ich die
Beschäftigung mit der natürlichen Theologie zurück.
Dagegen ist es meine Hauptsorge, ihren Geist zu früher
Frömmigkeit zu erziehen; durch beständige Lehre und
Unterweisung, und, ich hoffe, durch mein Beispiel präge ich
ihrem zarten Geist eine habituelle Achtung für alle
Grundsätze der Religion tief ein. Während sie die andern
Wissenschaften durchgehen, weise ich allemal hin auf die
Ungewißheit jedes Teiles, auf die unaufhörlichen
Streitigkeiten der Menschen, die Dunkelheit aller Philosophie
und die wunderlichen und lächerlichen Folgerungen, welche
einige der größten Geister aus den Grundsätzen der reinen
menschlichen Vernunft abgeleitet haben. Nachdem ich so
ihren Geist zu geziemender Unterwürfigkeit und zu
Mißtrauen gegen das eigene Vermögen gezähmt habe,
trage ich nicht länger Bedenken, ihnen die größten
Geheimnisse der Religion zu eröffnen und besorge nicht
irgendwelche Gefahr von jener hochmütigen Anmaßung der
Philosophie, welche sie verleiten möchte, die am meisten
befestigten Lehren und Meinungen zu verwerfen.

Eure Vorsicht, sagt Philo, den Geist Eurer Kinder früh mit
Frömmigkeit zu erfüllen, ist sicherlich sehr vernünftig und
nicht mehr als notwendig in diesem unheiligen und
irreligiösen Zeitalter. Was ich aber an Eurem Erziehungsplan
hauptsächlich bewundere, das ist Eure Methode, aus den
Grundsätzen eben der Philosophie und Wissenschaft selbst,
welche durch Erfüllung mit Stolz und Selbstzufriedenheit
gemeiniglich in allen Zeitaltern so zerstörend für die



Grundsätze der Religion erfunden worden sind, Vorteile zu
ziehen. In der Tat, man kann die Bemerkung machen, daß
die Menge, welche mit Wissenschaft und tiefer Forschung
unbekannt ist, wenn sie die endlosen Streitigkeiten der
Gelehrten wahrnimmt,[33] gewöhnlich eine gänzliche
Verachtung für Philosophie hegt und sich eben dadurch um
so mehr in den großen Punkten der Theologie befestigt,
welche sie gelernt hat. Diejenigen, welche sich ein wenig
mit wissenschaftlicher Arbeit und Untersuchung einlassen,
halten, wenn sie manchen Anschein von Evidenz in den
neuesten und ungewöhnlichsten Lehren finden, nichts für zu
schwierig für menschliche Vernunft, und zuversichtlich alle
Mauern niederbrechend, entweihen sie das innerste
Heiligtum des Tempels. Aber ich hoffe, Cleanthes wird mit
mir übereinstimmen, daß es noch eine Auskunft gibt, diese
gottlose Freiheit zu hemmen, nachdem wir Unwissenheit,
die sicherste Zuflucht, verlassen haben. Man verbessere
und vertiefe die Grundsätze Demeas; man bilde das Gefühl
für die Schwäche, Blindheit und Eingeschränktheit der
menschlichen Vernunft völlig aus; man gebe
gebührendermaßen acht auf ihre Ungewißheit und endlosen
Widersprüche selbst in den Angelegenheiten des gemeinen
Lebens und Tuns; man halte sich vor die Irrtümer und
Täuschungen unserer Sinne selbst, die unüberwindlichen
Schwierigkeiten, welche die ersten Grundsätze in allen
Systemen begleiten, die Widersprüche, welche den
Begriffen selbst von Materie, Ursache und Wirkung,
Ausdehnung, Raum, Zeit, Bewegung und mit einem Wort
von Größen allerart anhangen, dem Gegenstand der
einzigen Wissenschaft, welche mit einigem Grund auf



Gewißheit und Evidenz Anspruch erheben kann. Wenn diese
Erwägungen in volles Licht gestellt werden, wie von einigen
Philosophen und fast allen Theologen geschehen ist, wer
kann zu diesem schwachen Vermögen der Vernunft so viel
Zutrauen behalten, daß er ihren Entscheidungen in so
schwierigen, dunklen, von allem Gewöhnlichen in Leben und
Erfahrung so entfernten Problemen einige Berücksichtigung
schenken sollte? Wenn der Zusammenhang der Teile eines
Steines, oder selbst die Zusammensetzung der Teile, welche
ihn zu einem ausgedehnten macht, wenn, sage ich, diese
alltäglichen Gegenstände so unerklärlich sind und so
unverträgliche und widersprechende Umstände enthalten,
mit welcher Sicherheit können wir über den Ursprung von
Welten entscheiden[34] oder die Spur ihrer Geschichte von
Ewigkeit zu Ewigkeit verfolgen.

Während Philo diese Worte aussprach, bemerkte ich, ein
Lächeln sowohl in Demeas als in Cleanthes' Gesicht.
Dasjenige Demeas schien eine unbegrenzte Genugtuung
über die dargelegten Lehren auszudrücken. Dagegen konnte
ich in der Miene des Cleanthes einen gewissen feinen Zug
unterscheiden, als ob er in den Folgerungen Philos leisen
Spott oder eine versteckte Bosheit wahrnehme.

Euer Vorschlag, Philo, sagte Cleanthes, ist also, den
religiösen Glauben auf philosophischem Skeptizismus
aufzurichten; und Ihr denkt, wenn Gewißheit und Evidenz
aus jedem andern Untersuchungsgebiet ausgetrieben ist,
wird sie sich ganz auf die theologischen Lehren
zurückziehen und dort überlegene Stärke und Autorität
gewinnen. Ob Euer Skeptizismus so unbedingt und
aufrichtig ist, als Ihr vorgebt, werden wir nach und nach



erfahren, wenn die Gesellschaft aufbricht: wir werden dann
sehen, ob Ihr zur Tür oder zum Fenster hinausgeht, und ob
Ihr in Wirklichkeit zweifelt, ob Euer Körper Schwere hat oder
durch Fall Schaden nehmen kann, wie die gemeine Meinung,
die aus unsern täuschenden Sinnen und der noch mehr
täuschenden Erfahrung abgeleitet ist, annimmt. Und diese
Betrachtung, Demea, mag, denke ich, wohl dazu dienen,
uns die Erbitterung gegen diese launige Sekte der Skeptiker
zu benehmen. Ist es ihr ganzer Ernst, dann werden sie die
Welt mit ihren Zweifeln, Sophistereien und Streitereien nicht
lange beunruhigen: ist es bloß Scherz, so ist es vielleicht
schlechter Scherz, kann aber niemals dem Staat, der
Philosophie, der Religion wirklich gefährlich werden.

In Wahrheit, Philo, fuhr er fort, es scheint sicher, daß es,
wenngleich jemand nach angestrengter Erwägung der
vielen Widersprüche und Unvollkommenheiten der
menschlichen Vernunft in einer Anwandlung von Laune
allem Glauben und aller Meinung gänzlich absagen mag,
niemals möglich ist in diesem vollständigen Skeptizismus zu
verharren oder ihn auch nur wenige Stunden in seinem
praktischen Verhalten zu zeigen. Äußere[35] Gegenstände
machen Eindrücke, Gemütserregungen bewegen ihn, seine
philosophischen Grübeleien verflüchtigen sich, und die
größte Gewalt über das eigene Temperament wird nicht
auch nur kurze Zeit imstande sein, den Skeptizismus
kümmerlich aufrecht zu erhalten. Und wozu solche Gewalt
sich antun? Dies ist der Punkt, worin es für ihn unmöglich
ist, in Übereinstimmung mit seinen skeptischen Prinzipien
sich selbst Genüge zu tun, so daß im ganzen nichts
lächerlicher sein kann, als die Prinzipien der alten



Pyrrhoneer, wenn sie in Wirklichkeit, wie vorgegeben wurde,
darauf bestanden, denselben Skeptizismus überall
durchzuführen, den sie in den Redeübungen ihrer Schulen
gelernt hatten und welchen sie innerhalb derselben hätten
lassen sollen.

Von diesem Gesichtspunkt aus erscheint die Ähnlichkeit
zwischen der Stoischen und Pyrrhonischen Schule trotz der
beständigen Gegnerschaft groß: beide scheinen auf die
irrtümliche Maxime gegründet, daß, was sich zuweilen und
in gewissen Stimmungen durchführen läßt, stets und in
jeder Stimmung sich durchführen lasse. Wenn sich der Geist
durch Stoische Betrachtungen zu einer erhabenen
Begeisterung für die Tugend emporgeschwungen hat und
von irgendeiner Vorstellung der Ehre oder öffentlichen
Wohlfahrt lebhaft ergriffen ist, so wird das Äußerste
körperlichen Schmerzes und Leidens über solches
Hochgefühl der Pflicht nicht das Übergewicht erlangen, und
es ist durch dies Gefühl vielleicht möglich, auf der Folter
selbst zu lächeln und zu frohlocken. Mag dies in Wirklichkeit
hie und da der Fall sein, um wieviel mehr mag ein Philosoph
in seiner Schule oder in seinem Studierzimmer sich zu
solcher Begeisterung hinaufschwingen und dabei in der
Einbildung den heftigsten Schmerz oder das widrigste
Ereignis, das er sich erdenken kann, aushalten. Aber wie will
dieser Enthusiasmus selbst aushalten? Die Spannung des
Geistes läßt nach und kann nicht nach Belieben wieder
erzeugt werden; allerlei Zufälle ziehen ihn ab; Unglück fällt
ihn unversehens an: und der Philosoph sinkt allgemach zum
gewöhnlichen Menschen herab.



Ich gebe Eure Vergleichung zwischen den Stoikern[36] und
Skeptikern zu, erwiderte Philo. Aber es ist dazu zu
bemerken, daß der Geist, wenn er auch, im Stoizismus, den
höchsten Flug der Philosophie nicht dauernd aushalten
kann, dennoch, auch wenn er tiefer sinkt, einiges aus seiner
früheren Stimmung festhält; die Wirkung der Schlüsse des
Stoikers wird auch in seinem Verhalten im gewöhnlichen
Leben und in der ganzen Haltung seiner Handlungen
sichtbar sein. Die alten Schulen, besonders die Zenonische
brachte Beispiele von Tugend und Standhaftigkeit hervor,
welche unsere Zelt in Erstaunen setzen.
 

's war eitle Weisheit, falsche Philosophie.
Doch konnte sie mit süßer Zauberei
Schmerz stillen eine Weile oder Angst,
Betörte Hoffnung wecken, mit Geduld
Wappnen die Brust, wie mit dreifachem Erz.

 
Ebenso wird jemand, der sich an skeptische

Betrachtungen über die Ungewißheit und die engen Grenzen
der Vernunft gewöhnt hat, diese nicht gänzlich vergessen,
wenn er seine Überlegung andern Gegenständen zuwendet;
vielmehr wird er in allen seinen philosophischen
Grundsätzen und Schlüssen, ich wage nicht zu sagen in
seinem gewöhnlichen Verhalten, sich unterscheiden von
denen, die entweder überhaupt keine Meinungen in diesen
Angelegenheiten sich gebildet haben, oder der
menschlichen Vernunft günstigere Ansichten unterhielten.

Wie weit immer jemand in der Spekulation seine
skeptischen Prinzipien verfolgen mag, handeln, leben,
verkehren muß er, ich gestehe es, wie die andern



Menschen; und für dies Verhalten ist er nicht genötigt,
andere Gründe als die einfache, praktische Notwendigkeit
anzuführen. Wenn er sein Nachdenken weiter ausdehnt, als
ihn diese Notwendigkeit zwingt und über Gegenstände der
natürlichen oder geistigen Welt philosophiert, so wird er
hierzu veranlaßt durch eine gewisse Lust oder Befriedigung,
welche er in dieser Betätigung findet. Er überlegt ferner,
daß jeder selbst im gemeinen Leben mehr oder weniger von
dieser Philosophie zu haben genötigt[37] ist; daß wir von
unserer ersten Kindheit an in der Bildung von allgemeinen
Grundsätzen des Verhaltens und des Denkens beständig
Fortschritte machen; daß wir, je größere Erfahrung wir
erwerben, und je stärkere Verstandesausstattung wir haben,
um so mehr unsere Grundsätze allgemein und umfassend
machen; und daß, was wir Philosophie nennen, nur ein
geordneteres und methodischeres Verfahren derselben Art
ist. Philosophieren über solche Gegenstände ist nicht
wesentlich verschieden vom Nachdenken über die
Angelegenheiten des gemeinen Lebens; nur dürfen wir von
unserer Philosophie, wenn nicht größere Wahrheit, doch
größere Beständigkeit erwarten, in Anbetracht ihres
genaueren und umsichtigeren Verfahrens.

Wenn wir jedoch über die menschlichen Angelegenheiten
und die Eigenschaften der uns umgebenden Körperwelt
hinausgehen, wenn wir unser Nachdenken auf die beiden
Ewigkeiten richten, welche dem gegenwärtigen Stand der
Dinge vorhergehen und folgen, auf die Schöpfung und
Gestaltung der Welt, die Existenz und Beschaffenheit von
Geistern, die Kräfte und Handlungen eines Allgeistes, der
ohne Anfang und Ende, allmächtig, allwissend,


