David Hume

Dialoge iiber die
natiirliche Religion

HOFENBERG DIGITAL



David Hume

Dialoge uber die

naturliche Religion



David Hume: Dialoge Uber die natlrliche Religion
Ubersetzt von Friedrich Paulsen

Neuausgabe mit einer Biographie des Autors.
Herausgegeben von Karl-Maria Guth, Berlin 2016.

Umschlaggestaltung unter Verwendung des Bildes:
David Hume (1766) Portrat von Allan Ramsay

ISBN 978-3-8430-5950-3

Dieses Buch ist auch in gedruckter Form erhaltlich:
ISBN 978-3-8430-5267-2 (Broschiert)
ISBN 978-3-8430-5268-9 (Gebunden)

Die Sammlung Hofenberg erscheint im Verlag der Contumax
GmbH & Co. KG, Berlin.

Entstanden um 1751, revidierte Fassung 1761. Erstdruck
(postum) unter dem Titel »Dialogues Concerning Natural
Religion«: London 1779. Erste deutsche Ubersetzung durch
Karl Gottfried Schreiter unter dem Titel »Gesprache Uber
naturliche Religion«: Leipzig (Weygand) 1781. Der Text folgt
der Ubersetzung durch Friedrich Paulsen von 1877.

Der Text dieser Ausgabe folgt:

David Hume: Dialoge Uber natirliche Religion. Uber
Selbstmord und Unsterblichkeit der Seele. Ins Deutsche
Ubersetzt und mit einer Einleitung versehen von Friedrich



Paulsen, 3. Auflage, Leipzig: Felix Meiner, 1905
(Philosophische Bibliothek, Bd. 36).

Dieses Buch folgt in Rechtschreibung und Zeichensetzung
obiger Textgrundlage.

Die Paginierung obiger Ausgabe wird in dieser Neuausgabe
wortgenau mitgefuhrt und macht dieses E-Book auch in
wissenschaftlichem  Zusammenhang  zitierfahig. Das
Textende der Vorlagenseite wird hier durch die
Seitennummer in eckigen Klammern mit grauer Schrift
markiert.

Bibliografische Information der Deutschen
Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind uber
http://www.dnb.de abrufbar.



Pamphilus an Hermippus

Es ist die Bemerkung gemacht worden, mein Hermippus,
dall die Form des Dialogs, in welcher die alten Philosophen
ihre Lehre meist darstellen, seitdem wenig in Anwendung
gebracht ist, und wenn es versucht wurde, selten mit
glucklichem Erfolg. Genaue und regelrechte Beweisfuhrung,
wie man sie jetzt von einer philosophischen Untersuchung
erwartet, fuhrt naturlicherweise auf die methodische und
didaktische Form, in welcher man unmittelbar ohne
Vorbereitung den Punkt, auf welchen man abzielt, darlegen
und dann ohne Unterbrechungen dazu fortgehen kann die
Beweise, worauf er ruht, beizubringen. Ein System in Form
einer Unterredung zu uberliefern, scheint wenig naturlich;
wer in Dialogform schreibt, verfallt leicht, wahrend er seiner
Darstellung durch  Abweichung von der direkten
Schreibweise ein freieres Ansehen zu geben und den Schein
des Verhaltnisses von Verfasser und Leser zu vermeiden
winscht, dem noch groBeren Ubelstand, das Bild von
Schulmeister und Schiler zu bieten. Oder wenn es ihm
gelingt, das Gesprach durch EinfUhrung einer
Mannigfaltigkeit von Gesichtspunkten und durch Erhaltung
eines angemessenen Gleichgewichts zwischen den
Unterrednern in dem naturlichen Tone der guten
Gesellschaft durchzufuhren, so verliert er oft so viel Zeit in
den Vorbereitungen und Ubergéngen, daR der Leser durch
alle Feinheiten des Dialogs fur das Opfer an Ordnung, Kurze
und Bestimmtheit sich kaum entschadigt glaubt.[29]

Doch gibt es einige Gegenstande, fur welche die
dialogische Form besonders angemessen und der direkten



und einfachen Darstellung vorzuziehen ist.

Ein Lehrstuck, welches so auf der Hand liegt, dals
Verschiedenheit der Meinung daruber kaum moglich ist, das
jedoch zugleich so wichtig ist, dals es nicht zu oft eingepragt
werden kann, scheint eine solche Form der Behandlung zu
erfordern, wo Neuheit in der Form uber die Alltaglichkeit des
Gegenstandes hinweghilft, wo die Lebhaftigkeit des
Gesprachs die Lehre einpragt, und wo die Verschiedenheit
der Beleuchtung seitens verschiedener Personen und
Charaktere weder langweilig noch Uberflussig erscheint.

Anderseits scheint eine philosophische Frage, welche so
dunkel und ungewils ist, daf menschliche Vernunft betreffs
ihrer zu keiner bestimmten Entscheidung zu gelangen
vermag, wenn anders Uberhaupt von ihr gehandelt werden
mufs, naturlicherweise auf die Form des Dialogs und der
Unterhaltung hinzufhren. Vernunftige Menschen mogen die
Freiheit abweichender Ansichten haben, wo niemand
vernunftigerweise einseitig entschieden sein kann.
Entgegengesetzte Meinungen gewahren auch ohne
Entscheidung eine allgemeine Unterhaltung, und wenn der
Gegenstand interessiert und bedeutend ist, fuhrt uns das
Buch gewissermalien in Gesellschaft und vereinigt so die
beiden groBten und reinsten Freuden des menschlichen
Lebens, Nachdenken und Geselligkeit.

Glucklicherweise finden sich alle diese Umstande vereinigt
in der naturlichen Religion. Welche Wahrheit ist so offenbar,
so gewils, als das Dasein Gottes, das die unwissendsten
Zeiten anerkannt, fur welches die gebildetsten Geister
gewetteifert haben, neue Zeugnisse und Beweise
beizubringen? Welche Wahrheit ist so wichtig als diese, die



die Unterlage aller unserer Hoffnungen, sie sicherste
Grundlage der Moralitat, die starkste Stutze der Gesellschaft
und das einzige Prinzip ist, das niemals einen Augenblick
auBer unsern Gedanken und Uberlegungen sein sollte?
Handelt man aber von dieser offenbaren und wichtigen
Wahrheit, was fur dunkle Fragen erheben sich mit Bezug auf
die Natur dieses gottlichen[30] Wesens, seine Eigenschaften,
seine EntschlieBungen, den Plan seiner Vorsehung?
Dieselben sind stets Gegenstand der Erorterungen der
Menschen gewesen; die menschliche Vernunft ist mit Bezug
auf sie zu keiner bestimmten Entscheidung gelangt. Aber so
bedeutsam sind diese Fragen, dafl wir der rastlosen
Untersuchung derselben nicht Einhalt tun kdnnen, obgleich
bisher nichts als Zweifel, UngewilSheit und Widerspruch das
Ergebnis der sorgfaltigsten Forschungen waren.

Diese Bemerkung zu machen hatte ich kdrzlich
Gelegenheit, als ich wie gewohnlich einen Teil des Sommers
bei Cleanthes zubrachte und seinen Unterhaltungen mit
Philo und Demea beiwohnte, von denen ich Euch kurzlich
eine unvollkommene Nachricht gab. Wie lhr mir damals
sagtet, war Eure Willbegierde so erregt, dafs ich nun mich
genotigt sehe, in eine genauere Einzeldarstellung ihrer
Erorterung einzutreten und die verschiedenen Systeme zu
entwickeln, welche sie mit Bezug auf einen so delikaten
Gegenstand, als natdrliche Religion ist, vorbrachten. Der
bemerkenswerte Gegensatz ihrer Charaktere steigerte Eure
Erwartungen, indem |hr die besonnene philosophische
Denkweise des Cleanthes zusammenhieltet mit dem
racksichtslosen Skeptizismus Philos und der starren
unbeugsamen Rechtglaubigkeit Demeas. Meine Jugend



schrieb mir bei diesen Unterredungen die Rolle des
schweigsamen Zuhorers vor, und die Lernbegierde, welche
dem fruhen Lebensalter naturlich ist, hat die ganze Folge
und Verbindung ihrer BeweisfUhrungen so tief in mein
Gedachtnis eingepragt, dall ich hoffen darf, in meinem
Bericht keinen irgend erheblichen Teil derselben zu
ubergehen oder zu verwirren.[31]



Erster Teil

Als ich zu der Gesellschaft kam, welche ich in Cleanthes'
Bibliothek sitzend fand, sagte Demea dem Cleanthes einige
Artigkeiten Uber die grofe Sorge, mit welcher er sich meiner
Erziehung annahme und uber die unermudliche Ausdauer
und Bestandigkeit in seinen Freundschaften.

Der Vater des Pamphilus, sagte er, war Euer
nahverbundener Freund; der Sohn ist Euer Zogling und kann
in der Tat als Euer Adoptivsohn angesehen werden, wenn es
erlaubt ist, nach der MUhe zu urteilen, welche lhr darauf
verwendet, ihm jeden nitzlichen Zweig der Literatur und
Wissenschaft nahe zu bringen. Ich bin Uberzeugt, dals es
Euch ebensowenig an Einsicht als an Eifer gebricht. Deshalb
mochte ich Euch einen Grundsatz mitteilen, welchen ich mit
Bezug auf meine eigenen Kinder beobachtet habe, um zu
sehen, wie weit er mit Eurer Verfahrungsweise im Einklang
ist. Die Methode, welche ich in ihrer Erziehung befolgte, ist
auf das Wort eines der Alten begrundet: »die der
Philosophie Beflissenen mussen zuerst Logik lernen, dann
Ethik, darauf Physik, endlich zuletzt die Natur der Gotter.«!
Die Wissenschaft der natlrlichen Theologie erfordert nach
ihm, da sie die tiefste und schwierigste von allen ist, das
reifste Urteil von seiten derer, die sich mit ihr beschaftigen;
nur ein Geist, der sich mit allen andern Wissenschaften

ausgestattet hat, kann ohne Gefahr mit ihr betraut werden.
[32]

Wartet Ihr so lange, sagte Philo, Eure Kinder die
Grundsatze der Religion zu lehren? Ist keine Gefahr, dals sie
nicht Meinungen, von welchem sie wahrend des ganzen
Laufes ihrer Erziehung so wenig gehort haben,



vernachlassigen oder ganzlich verwerfen? - Blol8 als
Wissenschaft, erwiderte Demea, welche menschlichen
Schlissen und Uberlegungen unterliegt, stelle ich die
Beschaftigung mit der naturlichen Theologie zurlck.
Dagegen ist es meine Hauptsorge, ihren Geist zu fruher
Frommigkeit zu erziehen; durch bestandige Lehre und
Unterweisung, und, ich hoffe, durch mein Beispiel prage ich
ihrem zarten Geist eine habituelle Achtung far alle
Grundsatze der Religion tief ein. Wahrend sie die andern
Wissenschaften durchgehen, weise ich allemal hin auf die
Ungewillheit jedes Teiles, auf die unaufhorlichen
Streitigkeiten der Menschen, die Dunkelheit aller Philosophie
und die wunderlichen und lacherlichen Folgerungen, welche
einige der grofSsten Geister aus den Grundsatzen der reinen
menschlichen Vernunft abgeleitet haben. Nachdem ich so
ihren Geist zu geziemender Unterwurfigkeit und zu
MiBtrauen gegen das eigene Vermogen gezahmt habe,
trage ich nicht langer Bedenken, ihnen die grofSten
Geheimnisse der Religion zu eroffnen und besorge nicht
irgendwelche Gefahr von jener hochmutigen Anmafung der
Philosophie, welche sie verleiten mochte, die am meisten
befestigten Lehren und Meinungen zu verwerfen.

Eure Vorsicht, sagt Philo, den Geist Eurer Kinder fruh mit
Frommigkeit zu erfullen, ist sicherlich sehr vernunftig und
nicht mehr als notwendig in diesem unheiligen und
irreligiosen Zeitalter. Was ich aber an Eurem Erziehungsplan
hauptsachlich bewundere, das ist Eure Methode, aus den
Grundsatzen eben der Philosophie und Wissenschaft selbst,
welche durch Erfullung mit Stolz und Selbstzufriedenheit
gemeiniglich in allen Zeitaltern so zerstorend fur die



Grundsatze der Religion erfunden worden sind, Vorteile zu
ziehen. In der Tat, man kann die Bemerkung machen, dafls
die Menge, welche mit Wissenschaft und tiefer Forschung
unbekannt ist, wenn sie die endlosen Streitigkeiten der
Gelehrten wahrnimmt,(33] gewoOhnlich eine ganzliche
Verachtung fur Philosophie hegt und sich eben dadurch um
so mehr in den grolRen Punkten der Theologie befestigt,
welche sie gelernt hat. Diejenigen, welche sich ein wenig
mit wissenschaftlicher Arbeit und Untersuchung einlassen,
halten, wenn sie manchen Anschein von Evidenz in den
neuesten und ungewohnlichsten Lehren finden, nichts fur zu
schwierig fur menschliche Vernunft, und zuversichtlich alle
Mauern niederbrechend, entweihen sie das innerste
Heiligtum des Tempels. Aber ich hoffe, Cleanthes wird mit
mir Ubereinstimmen, dall es noch eine Auskunft gibt, diese
gottlose Freiheit zu hemmen, nachdem wir Unwissenheit,
die sicherste Zuflucht, verlassen haben. Man verbessere
und vertiefe die Grundsatze Demeas; man bilde das Gefuhl
fur die Schwache, Blindheit und Eingeschranktheit der
menschlichen Vernunft vollig aus; man gebe
gebuhrendermalien acht auf ihre Ungewilsheit und endlosen
Widerspruche selbst in den Angelegenheiten des gemeinen
Lebens und Tuns; man halte sich vor die IrrtUmer und
Tauschungen unserer Sinne selbst, die unuberwindlichen
Schwierigkeiten, welche die ersten Grundsatze in allen
Systemen begleiten, die Widerspriuche, welche den
Begriffen selbst von Materie, Ursache und Wirkung,
Ausdehnung, Raum, Zeit, Bewegung und mit einem Wort
von GroBen allerart anhangen, dem Gegenstand der
einzigen Wissenschaft, welche mit einigem Grund auf



GewilBheit und Evidenz Anspruch erheben kann. Wenn diese
Erwagungen in volles Licht gestellt werden, wie von einigen
Philosophen und fast allen Theologen geschehen ist, wer
kann zu diesem schwachen Vermogen der Vernunft so viel
Zutrauen behalten, dall er ihren Entscheidungen in so
schwierigen, dunklen, von allem Gewohnlichen in Leben und
Erfahrung so entfernten Problemen einige Berucksichtigung
schenken sollte? Wenn der Zusammenhang der Teile eines
Steines, oder selbst die Zusammensetzung der Teile, welche
ihn zu einem ausgedehnten macht, wenn, sage ich, diese
alltaglichen Gegenstande so unerklarlich sind und so
unvertragliche und widersprechende Umstande enthalten,
mit welcher Sicherheit kdnnen wir uber den Ursprung von
Welten entscheiden34] oder die Spur ihrer Geschichte von
Ewigkeit zu Ewigkeit verfolgen.

Wahrend Philo diese Worte aussprach, bemerkte ich, ein
Lacheln sowohl in Demeas als in Cleanthes' Gesicht.
Dasjenige Demeas schien eine unbegrenzte Genugtuung
Uber die dargelegten Lehren auszudricken. Dagegen konnte
ich in der Miene des Cleanthes einen gewissen feinen Zug
unterscheiden, als ob er in den Folgerungen Philos leisen
Spott oder eine versteckte Bosheit wahrnehme.

Euer Vorschlag, Philo, sagte Cleanthes, ist also, den
religiosen Glauben auf philosophischem Skeptizismus
aufzurichten; und Ihr denkt, wenn Gewilsheit und Evidenz
aus jedem andern Untersuchungsgebiet ausgetrieben ist,
wird sie sich ganz auf die theologischen Lehren
zuruckziehen und dort uberlegene Starke und Autoritat
gewinnen. Ob Euer Skeptizismus so unbedingt und
aufrichtig ist, als lhr vorgebt, werden wir nach und nach



erfahren, wenn die Gesellschaft aufbricht: wir werden dann
sehen, ob lhr zur Tur oder zum Fenster hinausgeht, und ob
lhr in Wirklichkeit zweifelt, ob Euer Korper Schwere hat oder
durch Fall Schaden nehmen kann, wie die gemeine Meinung,
die aus unsern tauschenden Sinnen und der noch mehr
tauschenden Erfahrung abgeleitet ist, annimmt. Und diese
Betrachtung, Demea, mag, denke ich, wohl dazu dienen,
uns die Erbitterung gegen diese launige Sekte der Skeptiker
zu benehmen. Ist es ihr ganzer Ernst, dann werden sie die
Welt mit ihren Zweifeln, Sophistereien und Streitereien nicht
lange beunruhigen: ist es blols Scherz, so ist es vielleicht
schlechter Scherz, kann aber niemals dem Staat, der
Philosophie, der Religion wirklich gefahrlich werden.

In Wahrheit, Philo, fuhr er fort, es scheint sicher, dalS es,
wenngleich jemand nach angestrengter Erwagung der
vielen Widerspruche und Unvollkommenheiten der
menschlichen Vernunft in einer Anwandlung von Laune
allem Glauben und aller Meinung ganzlich absagen mag,
niemals moglich ist in diesem vollstandigen Skeptizismus zu
verharren oder ihn auch nur wenige Stunden in seinem
praktischen Verhalten zu zeigen. AuRere[3s] Gegenstande
machen Eindrucke, Gemutserregungen bewegen ihn, seine
philosophischen Grubeleien verfluchtigen sich, und die
grolSte Gewalt uber das eigene Temperament wird nicht
auch nur kurze Zeit imstande sein, den Skeptizismus
kimmerlich aufrecht zu erhalten. Und wozu solche Gewalt
sich antun? Dies ist der Punkt, worin es fur ihn unmaoglich
ist, in Ubereinstimmung mit seinen skeptischen Prinzipien
sich selbst Genuge zu tun, so dall im ganzen nichts
lacherlicher sein kann, als die Prinzipien der alten



Pyrrhoneer, wenn sie in Wirklichkeit, wie vorgegeben wurde,
darauf bestanden, denselben Skeptizismus Uberall
durchzufuhren, den sie in den Redeubungen ihrer Schulen
gelernt hatten und welchen sie innerhalb derselben hatten
lassen sollen.

Von diesem Gesichtspunkt aus erscheint die Ahnlichkeit
zwischen der Stoischen und Pyrrhonischen Schule trotz der
bestandigen Gegnerschaft grofs: beide scheinen auf die
irrtimliche Maxime gegrundet, dals, was sich zuweilen und
in gewissen Stimmungen durchfuhren l|alst, stets und in
jeder Stimmung sich durchfuhren lasse. Wenn sich der Geist
durch Stoische Betrachtungen zu einer erhabenen
Begeisterung fur die Tugend emporgeschwungen hat und
von irgendeiner Vorstellung der Ehre oder offentlichen
Wohlfahrt lebhaft ergriffen ist, so wird das AuRerste
korperlichen Schmerzes und Leidens Uber solches
Hochgefiihl der Pflicht nicht das Ubergewicht erlangen, und
es ist durch dies Gefuhl vielleicht moglich, auf der Folter
selbst zu lacheln und zu frohlocken. Mag dies in Wirklichkeit
hie und da der Fall sein, um wieviel mehr mag ein Philosoph
in seiner Schule oder in seinem Studierzimmer sich zu
solcher Begeisterung hinaufschwingen und dabei in der
Einbildung den heftigsten Schmerz oder das widrigste
Ereignis, das er sich erdenken kann, aushalten. Aber wie will
dieser Enthusiasmus selbst aushalten? Die Spannung des
Geistes last nach und kann nicht nach Belieben wieder
erzeugt werden; allerlei Zufalle ziehen ihn ab; Ungluck fallt
ihn unversehens an: und der Philosoph sinkt allgemach zum
gewohnlichen Menschen herab.



Ich gebe Eure Vergleichung zwischen den Stoikern(zs] und
Skeptikern zu, erwiderte Philo. Aber es ist dazu zu
bemerken, dalS der Geist, wenn er auch, im Stoizismus, den
hochsten Flug der Philosophie nicht dauernd aushalten
kann, dennoch, auch wenn er tiefer sinkt, einiges aus seiner
friheren Stimmung festhalt; die Wirkung der Schlisse des
Stoikers wird auch in seinem Verhalten im gewodhnlichen
Leben und in der ganzen Haltung seiner Handlungen
sichtbar sein. Die alten Schulen, besonders die Zenonische
brachte Beispiele von Tugend und Standhaftigkeit hervor,
welche unsere Zelt in Erstaunen setzen.

's war eitle Weisheit, falsche Philosophie.
Doch konnte sie mit sulSer Zauberei
Schmerz stillen eine Weile oder Angst,
Betorte Hoffnung wecken, mit Geduld
Wappnen die Brust, wie mit dreifachem Erz.

Ebenso wird jemand, der sich an skeptische
Betrachtungen Uber die UngewilSheit und die engen Grenzen
der Vernunft gewohnt hat, diese nicht ganzlich vergessen,
wenn er seine Uberlegung andern Gegenstanden zuwendet;
vielmehr wird er in allen seinen philosophischen
Grundsatzen und Schlussen, ich wage nicht zu sagen in
seinem gewoOhnlichen Verhalten, sich unterscheiden von
denen, die entweder Uberhaupt keine Meinungen in diesen
Angelegenheiten sich  gebildet haben, oder der
menschlichen Vernunft gunstigere Ansichten unterhielten.

Wie weit immer jemand in der Spekulation seine
skeptischen Prinzipien verfolgen mag, handeln, leben,
verkehren mull er, ich gestehe es, wie die andern



Menschen; und fur dies Verhalten ist er nicht gendtigt,
andere Grunde als die einfache, praktische Notwendigkeit
anzufihren. Wenn er sein Nachdenken weiter ausdehnt, als
ihn diese Notwendigkeit zwingt und Uber Gegenstande der
naturlichen oder geistigen Welt philosophiert, so wird er
hierzu veranlalSt durch eine gewisse Lust oder Befriedigung,
welche er in dieser Betatigung findet. Er Uberlegt ferner,
dals jeder selbst im gemeinen Leben mehr oder weniger von
dieser Philosophie zu haben gendétigt(37) ist; dall wir von
unserer ersten Kindheit an in der Bildung von allgemeinen
Grundsatzen des Verhaltens und des Denkens bestandig
Fortschritte machen; dall wir, je groRere Erfahrung wir
erwerben, und je starkere Verstandesausstattung wir haben,
um so mehr unsere Grundsatze allgemein und umfassend
machen; und dals, was wir Philosophie nennen, nur ein
geordneteres und methodischeres Verfahren derselben Art
ist. Philosophieren Uber solche Gegenstande ist nicht
wesentlich verschieden vom Nachdenken Uber die
Angelegenheiten des gemeinen Lebens; nur darfen wir von
unserer Philosophie, wenn nicht groflere Wahrheit, doch
groBere Bestandigkeit erwarten, in Anbetracht ihres
genaueren und umsichtigeren Verfahrens.

Wenn wir jedoch Uber die menschlichen Angelegenheiten
und die Eigenschaften der uns umgebenden Korperwelt
hinausgehen, wenn wir unser Nachdenken auf die beiden
Ewigkeiten richten, welche dem gegenwartigen Stand der
Dinge vorhergehen und folgen, auf die Schopfung und
Gestaltung der Welt, die Existenz und Beschaffenheit von
Geistern, die Krafte und Handlungen eines Allgeistes, der
ohne Anfang und Ende, allmachtig, allwissend,



