



Caroline Deiß

# Geheimnisvolle Rauhnächte

RITUALE, REZEPTE, RÄUCHERANLEITUNGEN FÜR

2020 - 2022

**mvg**verlag<sup>7</sup>

### Caroline Deiß

## Geheimnisvolle Rauhnächte

### Caroline Deiß

### Geheimnisvolle Rauhnächte

RITUALE, REZEPTE, RÄUCHERANLEITUNGEN FÜR

2020 - 2022



#### Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie. Detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://d-nb.de abrufbar.

#### Für Fragen und Anregungen

info@mvg-verlag.de

Originalausgabe

2. Auflage 2021

© 2020 by mvg Verlag, ein Imprint der Münchner Verlagsgruppe GmbH

Türkenstraße 89 80799 München Tel.: 089 651285-0 Fax: 089 652096

Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie der Übersetzung, vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme gespeichert, verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Redaktion: Ralf Lay

Umschlaggestaltung: Maria Wittek

Umschlagabbildung: shutterstock.com/Puttawat Santiyothin, Standret

Layout: Manuela Amode

Satz: Müjde Puzziferri, MP Medien, München Druck: Florjancic Tisk d.o.o., Slowenien

eBook: ePubMATIC.com

ISBN Print 978-3-7474-0213-9

ISBN E-Book (PDF) 978-3-96121-568-3

ISBN E-Book (EPUB, Mobi) 978-3-96121-569-0

Weitere Informationen zum Verlag finden Sie unter

#### www.mvg-verlag.de

Beachten Sie auch unsere weiteren Verlage unter www.m-vg.de

#### Inhalt

#### Vorwort

# Die magisch-raue Welt unserer keltischgermanischen Vorfahren

Das Volk der Germanen und Kelten Naturkräfte, Geister und Götter – Natürliche Erscheinungen im täglichen Leben Ein Leben voller Magie – Der Zauber der Neugierde

#### Mythologische Hintergründe der rauen Zeit

Frau Holle – Schicksalsgöttin der Rauhnächte Wotan – Göttervater der schaurigen Zeit Geister und Dämonen treiben ihr Unwesen

# Die zwölf magischen Rauhnächte zwischen den Jahren

- 24. Dezember Heiligabend
- 25. Dezember, erste Rauhnacht Weihnachten
- 26. Dezember, zweite Rauhnacht Weihnachten
- 27. Dezember, dritte Rauhnacht Tag des Johannes
- 28. Dezember, vierte Rauhnacht Tag der unschuldigen Kinder
- 29. Dezember, fünfte Rauhnacht Davidstag
- 30. Dezember, sechste Rauhnacht Bauernsilvester
- 31. Dezember, siebte Rauhnacht Silvester
- 1. Januar, achte Rauhnacht Neujahr

- 2. Januar, neunte Rauhnacht Caspar
- 3. Januar, zehnte Rauhnacht Melchior
- 4. Januar, elfte Rauhnacht Balthasar
- 5. Januar, zwölfte Rauhnacht Perchtennacht
- 6. Januar Dreikönigsnacht

#### Weitere magische Rauhnächte

- 31. Oktober Halloween
- 3. November Hubertusnacht
- 29. November Andreasnacht
- 5. Dezember Nikolausnacht
- 20. Dezember Wintersonnenwende

Variierend - Fastnacht

1. Mai - Walpurgisnacht

#### Räuchern – Die Verbindung zu himmlischen Sphären

Räucherpflanzen gegen Dämonen in dunkler Zeit (Auswahl)

Geräuchertes, Aromatisches und Süßes zu den Rauhnächten

#### Die Rauhnächte im Jahr 2020

Die Wahrnehmung des »Hier und Jetzt« Das Erwachen des geistigen Bewusstseins

#### Die Rauhnächte im Jahr 2021

Alchemie – Das Tor in eine magische Welt Alchemistische Affirmationen Träume – Nachrichten aus dem Universum

#### Die Rauhnächte im Jahr 2022

Geheimnis der Seele Magische Quellen

#### Transzendente Visionen

**Nachwort** 

Dank

Über die Autorin

Literatur

Bildnachweis

#### Vorwort

Die Rauhnächte oder die zaubervollen zwölf Schicksalstage über Weihnachten und Silvester bis zum Dreikönigstag gelten seit alters als heilige Schwellenzeit, in der gefeiert, Rückschau gehalten und orakelt werden soll. An den Tagen um die Wintersonnenwende ist die Natur in ihren innersten Kern versunken, um Kräfte für ihre Wiedergeburt zu sammeln. In dieser magischen, mystischen Jahresphase stehen die Tore zu anderen Dimensionen weit offen und laden uns ein, in die Zukunft zu blicken, Erkenntnisse zu gewinnen und mit der Anderswelt, dem unsichtbaren Reich, in Kontakt zu treten. Es ist die Zeit, sich von den Spuren des alten Jahres zu erholen, in sich einzukehren und das Schicksal neu zu weben.

Jeder Tag der zwölf geheimnisvollen Nächte steht nach altem Brauch unserer Ahnen stellvertretend für die Geschehnisse eines Monats im kommenden Jahr. In dieser Zeit können wir besondere Erlebnisse, erstaunliche Gedanken und verblüffende Ahnungen, einfach alle ungewöhnlichen Wahrnehmungen in einem persönlichen Tagebuch für diese Zeit notieren.

Der Zauber der vier Jahreszeiten hängt nach vorchristlichheidnischem Glauben mit dem Wirken verschiedener Götter zusammen, die den Jahreslauf bestimmen. In Sagen, Legenden und Märchen liegen zahlreiche Geheimnisse darüber verborgen, die auf die zentralen Fragen des Lebens eine Antwort liefern. Sie lernen althergebrachte Gebräuche, die Wurzeln der traditionellen Feierlichkeiten und ursprünglichen Rituale kennen, die Sie inspirieren werden, diese magischen Tage bewusst zu feiern, um den Geist zu schärfen und der Seele wohlzutun.

In diesem Sinne wünsche ich Ihnen eine besinnliche Zeit zwischen den Jahren und ein gesegnetes neues Jahr voller Kraft, Zuversicht und kostbaren Erfahrungen, die Sie auf Ihrem einmaligen Lebensweg begleiten.

Caroline Deiß

# Die magischraue Welt unserer keltisch-germanischen Vorfahren



vorchristlich-heidnischem Glauben sitzt die Fruchtbarkeitsgöttin Ceridwen den in rauen, nebligen Nächten an ihrem Kessel und kocht die Ursuppe, das Schicksal der Menschen. In den Rauhnächten, den Tagen des Übergangs, bereitet Ceridwen darin die Inspiration, die die Einweihung und Transformation Persönlichkeit Dann sind die zu. Zugänge dem verborgenen Reich der Erde - der Ort der Erleuchtung und Weisheit, die Welt der Ahnen, im Laufe dieses Buches auch »Anderswelt« genannt – frei, und jeder kann am Faden mitspinnen und seines Lebens mit dem magischen Zauberlöffel in der Suppe des Urkessels rühren. Er kann hineinschauen und sein Schicksal, sein Los, sehen und seine Handlungen mitbestimmen. die den Lebenswea beeinflussen. So kann ieder in den Rauhnächten Entscheidungen treffen und Maßnahmen ergreifen, die seine bisherige Richtung im Leben verändern werden.

In den gleichen Tagen feierten unsere Urahnen den Beginn des neuen Jahrs, das Samhainfest. Alle Feuer des Landes wurden gelöscht und von dem angesehensten und höchsten Priester ein neues, heiliges Feuer auf einem sakralen Festplatz entzündet. Davon nahm jede Familie eine Flamme mit nach Hause und entfachte dort wieder das eigene Herdfeuer und eine Räucherpfanne, mit welcher der Familienvater Haus und Hof nach einem bestimmten Räucherritual reinigte. Bis heute spüren wir den Zauber dieser rauen, rauchigen Nächte in jeder Zelle unseres zum Jahreswechsel und feiern mit ursprünglich germanisch-keltischen Bräuchen und Ritualen die gleichen Feste im modernen Gewand.

#### Das Volk der Germanen und Kelten

Tief in unserer Seele sind Fragen nach der Zukunft vergraben, die besonders in der dunklen Zeit an die Oberfläche gelangen. Was wird das neue Jahr bringen? Wie dreht sich das Lebensrad weiter? Welche Ereignisse werden mein Leben entscheidend prägen? Eine Mischung aus und Ängsten schlägt Hoffnungen sich in Wahrnehmung nieder. So geschehen auch schon lange vor unserer Zeitrechnung bei den Germanen und Kelten, die sich in Wesensart und Lebensform glichen, doch in ihrer Sprache unterschieden. Beide vorchristlichen Volksgruppen, bestehend aus vielen Stämmen, besiedelten West-, Mittelund Nordeuropa. Bei den Germanen handelt es sich um die Ureinwohner Nordeuropas, die hauptsächlich die heutigen Länder Skandinavien, Südschweden, Jütland, Dänemark und Schleswig-Holstein besiedelten, bevor sie weiter nach Westen und Süden drangen, wo sie auf ihre Nachbarn, die Kelten, trafen. Deren Kernland war ursprünglich das Gebiet rund um die Alpen, Ungarn, Böhmen, Frankreich, Belgien, Norditalien und England. Erst später kamen Griechenland und Kleinasien dazu.

Diese beiden Volksgruppen prägten von circa 800 v. Chr. bis etwa 800 n. Chr. unsere heutige Kultur. Die heulenden Winterstürme in den rauen Nächten versetzten sie in Angst und Schrecken. Sie fürchteten sich vor dem nächtlichen, gespenstigen Höllenlärm der dunklen Totenheere, die aus den dampfenden Nebeln mit lautem Geschrei auftauchten,

an den Holztüren der Hütten rüttelten, um die Bewohner mitzunehmen nach Walhall, dem Paradies der gefallenen alücklichen Obwohl sie einem entgegenblickten, wohin sie von Walküren. Seelenführerinnen, geleitet wurden und wo sie an reich geschmückten Festmählern teilnahmen, hatten sie große Angst vor den Totengeistern. Diese erschienen besonders in der dunklen rauen Zeit, wenn die Tage kürzer wurden und die rauen Winde an den Wolken zerrten und ihnen gespenstige Gesichter verliehen. Dann brach die schaurige Zeit an, die Grenzen zu anderen Welten fielen, und die Zeit der Totengötter und Totengeister nahm ihren Lauf. Dann saß die Sippe um das Herdfeuer zusammen und erzählte sich von ihren Erlebnissen mit den Göttern. Geistern und Naturwesen und wie diese schon von ihren Vorfahren erlebt wurden.

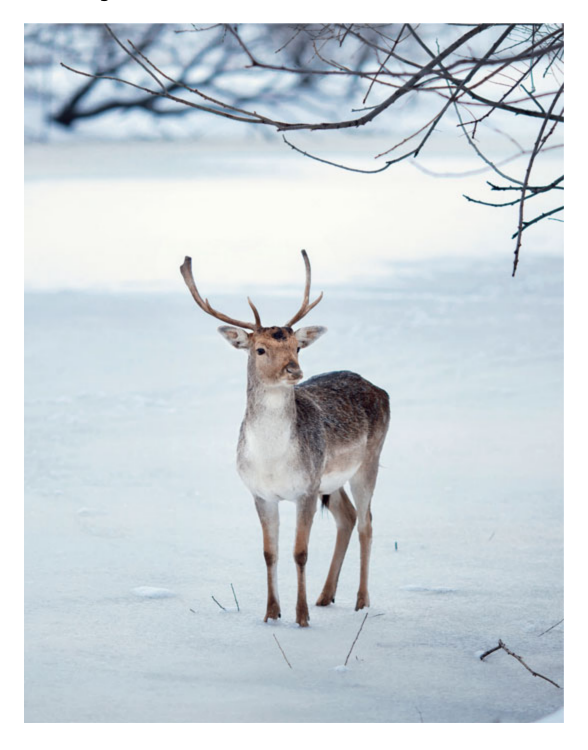
Schriftliche Aufzeichnungen gab es keine, alles wurde mündlich weitergegeben. Bruchstücke ihrer Erzählungen finden sich heute noch in den Märchen der Brüder Grimm oder in den keltisch-germanischen Göttersagen und Legenden wieder, die uns einen Schimmer von den Gefühlen, Gedanken und Erfahrungen übermitteln, wie sie vermutlich vor fast dreitausend Jahren empfunden wurden. Es sind Botschaften aus der Seelenwelt unserer Ahnen, deren übersinnliche Erfahrungen aus der Anderswelt, dem Reich der Götter, Geister, Elfen, Feen, Zwerge und Verstorbenen.



Das Geheimnisvolle der rauen, magischen Nächte dieser beiden versunkenen Völker lebt bis heute in unseren Genen fort. Es lässt uns die Seele der dunklen Wälder spüren, die Stimme der nebeldurchdrungenen Wiesen hören und uns mit den Geistern der Anderswelt verbinden, die uns ein Hauch von jenem Fantastischen einflößen, das uns in der Zukunft erwartet und schon im Hier und Jetzt durch das Leben führt, wenn wir unsere Sinne schärfen für die offenen Pforten der geistigen Welt.

Leben unserer keltischen und Da germanischen Vorfahren von der Fruchtbarkeit der Natur und optimalen Wetterbedingungen abhing, versuchten sie. anhand verschiedener Naturphänomene das Wetter im Jahresverlauf vorauszusagen. So entwickelten sich die Bauernregeln auf Grundlage existenziell einer ehemals notwendigen Naturverbundenheit. In der geheimnisvollen, stillen und

dunklen Zeit führten sie Rituale ein, um die Gunst der Natur für sich zu gewinnen.



### Naturkräfte, Geister und Götter – Natürliche Erscheinungen im täglichen Leben

In der germanisch-keltischen Glaubenswelt spielten die Geister der Ahnen und Naturwesen (Elfen, Feen, Kobolde und so weiter) eine zentrale Rolle. Nach altem Glauben ziehen verstorbene Seelen so lange als Geister umher, bis sie ihre Aufgabe auf Erden erfüllt haben und nicht mehr an ungelösten Problemen festhalten. Gute Geister weisen auf die Existenz des Jenseits hin und unterstützen die rechtschaffenen Zeitgenossen bei der Erfüllung ihrer Ziele und Wünsche. Den Unholden zeigen sie sich als strafende rächende Wesen. Ferner geben sie jedem Gelegenheit, mit ihnen Kontakt aufzunehmen, um jedem Menschen mehr Sicherheit. Vertrauen Selbstbewusstsein zu vermitteln.

Leider verschließen sich viele von uns dieser fantastischen Möglichkeiten, da solche Wahrnehmungen nach offizieller Redensart Humbug sind. Hier ist jeder selbst gefordert, seine Wahrnehmung zu schärfen und auf Erscheinungen zu achten, die nach wissenschaftlichen Aussagen völlig unmöglich sein sollen.

Unsere heidnischen Vorfahren lebten noch vollständig im Einklang mit der Natur und nahmen alle Erscheinungen wahr, die ihnen die geistige Welt zur Lösung der irdischen Herausforderungen zur Seite stellte. Bis heute leben

Naturvölker mit dieser Wahrnehmung und führen ein gutes und glückliches Leben, das die Bewohner der zivilisierten fälschlicherweise geringschätzen oft rückständig bezeichnen. An die Stelle der Geister und Götter sind die Wissenschaften getreten, die ohne Zweifel sehr viele Erkenntnisse gebracht haben. Doch haben sie es in den letzten drei Jahrhunderten versäumt, die mystische Welterfahrung mit ihren Forschungen zu verknüpfen, und dadurch laut dem Schweizer Chemiker Albert Hofmann ein einseitig (1906-2008)materialistisches Weltbild geistigen Dimensionen entstehen lassen. Alle Wirklichkeit fehlen darin, Bereiche also, die vor Aufklärung 18. Jahrhundert Zeitalter der im bahnbrechenden Erkenntnissen in den Naturwissenschaften geführt haben.

Naturerscheinungen wie Sonne, Mond, Stürme, Donner, Schnee und das Erwachen der Natur regten frühere Völker zur Schöpfung von Wesen an, die sich in Göttern verkörperten. Sie erschienen in menschlicher Gestalt und menschlichem Aussehen, besaßen einen idealen Körperbau, waren hochgewachsen und führten ein langes Leben, waren jedoch nicht unsterblich. Sie führten Kriege, befragten das Orakel und feierten festliche Gelage.



Auch wenn die Wissenschaften die Existenz von Göttern doch verneint. SO leben sie bis heute in Naturerscheinungen weiter. In tiefer Meditation können wir bis heute ihre Seelenkräfte spüren, sie existieren in all den Göttersagen unserer Vorfahren und haben bis dato unsere Sichtweise der Natur, unseren Glauben, unsere Gefühle und Denkweise maßgeblich beeinflusst. Immer wieder spüren wir ihren Zauber und ihre Magie, die alle Pflanzen, Steine, Berge, Meere, Flüsse, Bäche und so fort ausstrahlen.

Um die heilenden Kräfte der Erde zu spüren, werden bis heute Orte aufgesucht, die den Geist des Ortes (Genius Loci) besonders stark ausstrahlen. So können in Wäldern. Wiesen. Steinen oder auf an aus Wasserquellen Tiefen Inspirationen den unseres Planeten aus hervorsprudeln, die den Suchenden auf seinem Weg der Erkenntnis eifrig unterstützen. An solch energiereichen Erinnerungen Orten haften unsichtbare an vergangene Geschehen. an Ahnen, die den Geist und das Schicksal bestimmen. wachrütteln Es mystische Kultplätze, die bei körperlichen und seelischen

Leiden aufgesucht wurden und heute noch genauso wirken, wenn man ihnen vertraut. Mit ihrer Hilfe sind wir zu alchemistischen Verwandlungen fähig, die unser Leben in ein fantastisches Dasein verwandeln, wenn wir zur geistigen Erkenntnis bereit sind.

Wie unsere keltisch-germanischen Vorfahren erleben wir die Natur voller magischer, ätherischer Kräfte, wir erspüren die Seele und das Bewusstsein von Bäumen, Steinen, Quellen, des Windes, der Sonne und allen anderen Geschöpfen. Dadurch entspringt tief in unserem Innern eine Hellsichtigkeit, die ganz besonders in den Rauhnächten wahrnehmbar wird.

zurückliegenden Jahrtausenden waren wirtschaftliche Leben und Wohlbefinden unserer Vorfahren nahezu ausschließlich Naturerscheinungen von den abhängig. Wenn die Sonne nicht zur rechten Zeit schien und der Regen in wichtigen Phasen der Vegetation ausblieb, dann gedieh keine Saat, und Hungersnot und Tod machten sich unter den Völkern breit. Aus dieser Erkenntnis heraus entwickelten sich magische Handlungen, die bis heute im Brauchtum fortleben. So sollte durch Feierlichkeiten während der Wintersonnwende das wärmende Gestirn zu Licht und Wärme im kommenden Jahr gezwungen werden und für ausreichende Ernte sorgen. Tänze und Gesänge während der dunklen, vegetationslosen Zeit um immergrüne Bäume herum. die mit roten Winteräpfeln Fruchtbarkeitssymbole geschmückt wurden, waren üblich. Solche Rituale waren die Vorläufer unseres heutigen Weihnachtsfestes, ohne das unser Brauchtum nicht mehr vorzustellen ist.

Die Psychotherapie hält Rituale für die seelische Verfassung und Stabilität für bedeutsam. Sie geben Sicherheit und Halt. Besonders Kinder orientieren sich daran, sie spüren eine ganz bewusst erfahrene Ordnung, einen inneren Halt und Geborgenheit. Ohne Weihachten, Ostern oder den Nikolaus wäre ihr Empfinden für den Jahresablauf weniger stark ausgeprägt, ihr Leben wäre weniger erfüllt mit Hoffnungen und Wünschen, es wäre blass und nicht so lebendig und abenteuerlich. Rituale wie diese zwischen den Jahren schaffen Augenblicke der Besonderheit und Erhabenheit, sie lassen uns aus dem Alltag aussteigen, laden unsere Seele zum Auftanken ein und helfen, mit uns selbst in Kontakt zu kommen, unserer inneren Stimme zu lauschen, die wir schon zu lange übergangen haben, die allerdings den wichtigsten Ratgeber für unser Leben darstellt.

# Ein Leben voller Magie – Der Zauber der Neugierde

Die Natur spricht mit uns, sie offenbart sich in den vier Elementen Feuer, Wasser, Erde und Luft. Auf unseren Streifzügen durch Midgard – die Landschaft und Welt der Menschen, Tiere und Pflanzen – kommuniziert sie mit uns über Bäume, Kräuter, Steine, Quellen und Tiere. Wenn wir ihren Duft einatmen, die Erde berühren, das Wasser spüren und das Feuer uns wärmt, dann erfahren wir ihren Zauber, ihre verborgenen und geheimen Kräfte. Sie lässt uns den Geist des Ortes erfahren, eine unsichtbare Energie, einen Zauber, der besonders in der stillen, dunklen Zeit, in den rauen Nächten wahrnehmbar ist. Ihre Worte sind unsere Gedanken und Gefühle, die sich beim Anblick der fantastischen Geschöpfe unserer Landschaften entwickeln und durch die sinnliche Wahrnehmung der Elemente manifestieren.

An bestimmten Naturorten erleben wir eine ursprüngliche Spiritualität, wo sich verborgene Geheimnisse offenbaren, die uns sowohl Erkenntnisse für eine Rückschau auf unser Leben liefern als auch Impulse für unser weiteres Schicksal senden. Für die Kelten und Germanen waren die vier Elemente von Geistern beseelt, und sie hielten es für völlig normal, mit allen Geschöpfen der Landschaft zu reden. Sie grüßten jeden Stein, jede Pflanze und jedes Tier, die ihnen bei ihren Wanderungen durch die paradiesische Natur begegneten. Alles in der Wildnis war für sie mit Leben