andhof

Friedrich
Wilhelm

Nietzsche

Menschliches,
Allzumenschliches:
Ein Buch fur Freie
Geister



Inhalt

An Stelle einer Vorrede.

Vorrede.

Erstes Hauptstuck.

Von den ersten und letzten Dingen.

Zweites Hauptstuck.

Zur Geschichte der moralischen Empfindungen.

Drittes Hauptstuck.

Das religidose Leben.

Viertes Hauptstuck.

Aus der Seele der Kunstler und Schriftsteller.
FUnftes Hauptstuck.

Anzeichen hoherer und niederer Cultur.
Sechstes Hauptstuck.

Der Mensch im Verkehr.

Siebentes Hauptstuck.

Weib und Kind.

Achtes Hauptstuck.

Ein Blick auf den Staat.

Neuntes Hauptstuck.

Der Mensch mit sich allein.




Friedrich Wilhelm Nietzsche

Menschliches,
Allzumenschliches

Ein Buch fur freie Geister

Friedrich Nietzsche

Inhalt

An Stelle einer Vorrede

Von den ersten und letzten Dingen

Zur Geschichte der moralischen Empfindungen
Das religiose Leben

Aus der Seele der Kunstler und Schriftsteller
Anzeichen hoherer und niederer Cultur

Der Mensch im Verkehr

Weib und Kind

Ein Blick auf den Staat

Der Mensch mit sich allein

Ein Nachspiel

Menschliches, Allzumenschliches.
Ein Buch fur freie Geister

Erster Band



An Stelle einer Vorrede.

- eine Zeit lang erwog ich die verschiedenen
Beschaftigungen, denen sich die Menschen in diesem
Leben uberlassen und machte den Versuch, die beste von
ihnen auszuwahlen. Aber es thut nicht noth, hier zu
erzahlen, auf was fur Gedanken ich dabei kam: genug, dass
fur meinen Theil mir Nichts besser erschien, als wenn ich
streng bei meinem Vorhaben verbliebe, das heisst: wenn
ich die ganze Frist des Lebens darauf verwendete, meine
Vernunft auszubilden und den Spuren der Wahrheit in der
Art und Weise, welche ich mir vorgesetzt hatte,
nachzugehen. Denn die Fruchte, welche ich auf diesem
Wege schon gekostet hatte, waren der Art, dass nach
meinem Urtheile in diesem Leben nichts Angenehmeres,
nichts Unschuldigeres gefunden werden kann; zudem liess
mich jeder Tag, seit ich jene Art der Betrachtung zu Hulfe
nahm, etwas Neues entdecken, das immer von einigem
Gewichte und durchaus nicht allgemein bekannt war. Da
wurde endlich meine Seele so voll von Freudigkeit, dass
alle ubrigen Dinge ihr Nichts mehr anthun konnten.

Aus dem Lateinischen des Cartesius.

Vorrede.
1.

Es ist mir oft genug und immer mit grossem Befremden
ausgedruckt worden, dass es etwas Gemeinsames und
Auszeichnendes an allen meinen Schriften gabe, von der
"Geburt der Tragodie" an bis zum letzthin veroffentlichten
"Vorspiel einer Philosophie der Zukunft": sie enthielten



allesammt, hat man mir gesagt, Schlingen und Netze fur
unvorsichtige Vogel und beinahe eine bestandige
unvermerkte Aufforderung zur Umkehrung gewohnter
Werthschatzungen und geschatzter Gewohnheiten. Wie?
Alles nur - menschlich-allzumenschlich? Mit diesem Seufzer
komme man aus meinen Schriften heraus, nicht ohne eine
Art Scheu und Misstrauen selbst gegen die Moral, ja nicht
ubel versucht und ermuthigt, einmal den Fursprecher der
schlimmsten Dinge zu machen: wie als ob sie vielleicht nur
die bestverleumdeten seien? Man hat meine Schriften eine
Schule des Verdachts genannt, noch mehr der Verachtung,
glucklicherweise auch des Muthes, ja der Verwegenheit. In
der That, ich selbst glaube nicht, dass jemals jemand mit
einem gleich tiefen Verdachte in die Welt gesehn hat, und
nicht nur als gelegentlicher Anwalt des Teufels, sondern
ebenso sehr, theologisch zu reden, als Feind und
Vorforderer Gottes; und wer etwas von den Folgen errath,
die in jedem tiefen Verdachte liegen, etwas von den Frosten
und Aengsten der Vereinsamung, zu denen jede unbedingte
Verschiedenheit des Blicks den mit ihr Behafteten
verurtheilt, wird auch verstehn, wie oft ich zur Erholung
von mir, gleichsam zum =zeitweiligen Selbstvergessen,
irgendwo unterzutreten suchte - in irgend einer Verehrung
oder Feindschaft oder  Wissenschaftlichkeit oder
Leichtfertigkeit oder Dummbheit; auch warum ich, wo ich
nicht fand, was ich brauchte, es mir kunstlich erzwingen,
zurecht falschen, zurecht dichten musste (- und was haben
Dichter je Anderes gethan? und wozu ware alle Kunst in
der Welt da?). Was ich aber immer wieder am nothigsten
brauchte, zu meiner Kur und Selbst-Wiederherstellung, das
war der Glaube, nicht dergestalt einzeln zu sein, einzeln zu
sehn, - ein zauberhafter Argwohn von Verwandtschaft und
Gleichheit in Auge und Begierde, ein Ausruhen im
Vertrauen der Freundschaft, eine Blindheit zu Zweien ohne
Verdacht und Fragezeichen, ein Genuss an Vordergrunden,
Oberflachen, Nahem, Nachstem, an Allem, was Farbe, Haut



und Scheinbarkeit hat. Vielleicht, dass man mir in diesem
Betrachte mancherlei "Kunst", mancherlei feinere
Falschmunzerei vorrucken konnte: zum Beispiel, dass ich
wissentlich-willentlich die Augen vor Schopenhauer's
blindem Willen zur Moral zugemacht hatte, zu einer Zeit,
wo ich uber Moral schon hellsichtig genug war; insgleichen
dass ich mich uber Richard Wagner's unheilbare Romantik
betrogen hatte, wie als ob sie ein Anfang und nicht ein
Ende sei; insgleichen uber die Griechen, insgleichen uber
die Deutschen und ihre Zukunft - und es gabe vielleicht
noch eine ganze lange Liste solcher Insgleichen? - gesetzt
aber, dies Alles ware wahr und mit gutem Grunde mir
vorgeruckt, was wisst ihr davon, was konntet ihr davon
wissen, wie viel List der Selbst-Erhaltung, wie viel Vernunft
und hohere Obhut in solchem Selbst-Betruge enthalten ist,
- und wie viel Falschheit mir noch noth hut, damit ich mir
immer wieder den Luxus meiner Wahrhaftigkeit gestatten
darf?... Genug, ich lebe noch; und das Leben ist nun einmal
nicht von der Moral ausgedacht: es will Tauschung, es lebt
von der Tauschung... aber nicht wahr? da beginne ich
bereits wieder und thue, was ich immer gethan habe, ich
alter Immoralist und Vogelsteller - und rede unmoralisch,
aussermoralisch, "jenseits von Gut und Bose"? -

2.

- So habe ich denn einstmals, als ich es nothig hatte, mir
auch die "freien Geister" erfunden, denen dieses
schwermuthig-muthige Buch mit dem Titel "Menschliches,
Allzumenschliches" gewidmet ist: dergleichen "freie
Geister" giebt es nicht, gab es nicht, - aber ich hatte sie
damals, wie gesagt, zur Gesellschaft nothig, um guter
Dinge zu bleiben inmitten schlimmer Dinge (Krankheit,
Vereinsamung, Fremde, Acedia, Unthatigkeit): als tapfere
Gesellen und Gespenster, mit denen man schwatzt und
lacht, wenn man Lust hat zu schwatzen und zu lachen, und



die man zum Teufel schickt, wenn sie langweilig werden, -
als ein Schadenersatz fur mangelnde Freunde. Dass es
dergleichen freie Geister einmal geben konnte, dass unser
Europa unter seinen Sohnen von Morgen und
Uebermorgen solche muntere und verwegene Gesellen
haben wird, leibhaft und handgreiflich und nicht nur, wie in
meinem Falle, als Schemen und Einsiedler-Schattenspiel:
daran mochte ich am wenigsten zweifeln. Ich sehe sie
bereits kommen, langsam, langsam; und vielleicht thue ich
etwas, um ihr Kommen zu beschleunigen, wenn ich zum
Voraus beschreibe, unter welchen Schicksalen ich sie
entstehn, auf welchen Wegen ich sie kommen sehe? -

3.

Man darf vermuthen, dass ein Geist, in dem der Typus
"freier Geist" einmal bis zur Vollkommenheit reif und suss
werden soll, sein entscheidendes Ereigniss in einer grossen
Loslosung gehabt hat, und dass er vorher um so mehr ein
gebundener Geist war und fur immer an seine Ecke und
Saule gefesselt schien. Was bindet am festesten? welche
Stricke sind beinahe unzerreissbar? Bei Menschen einer
hohen und ausgesuchten Art werden es die Pflichten sein:
jene Ehrfurcht, wie sie der Jugend eignet, jene Scheu und
Zartheit vor allem Altverehrten und Wurdigen, jene
Dankbarkeit fur den Boden, aus dem sie wuchsen, fur die
Hand, die sie fuhrte, fur das Heiligthum, wo sie anbeten
lernten, - ihre hochsten Augenblicke selbst werden sie am
festesten binden, am dauerndsten verpflichten. Die grosse
Loslosung kommt fur solchermaassen Gebundene plotzlich,
wie ein Erdstoss: die junge Seele wird mit Einem Male
erschuttert, losgerissen, herausgerissen, - sie selbst
versteht nicht, was sich begiebt. Ein Antrieb und Andrang
waltet und wird uber sie Herr wie ein Befehl; ein Wille und
Wunsch erwacht, fortzugehn, irgend wohin, um jeden Preis;
eine  heftige gefahrliche Neugierde nach einer



unentdeckten Welt flammt und flackert in allen ihren
Sinnen. "Lieber sterben als hier leben" - so klingt die
gebieterische Stimme und Verfuhrung: und dies "hier", dies
"zu Hause" ist Alles, was sie bis dahin geliebt hatte! Ein
plotzlicher Schrecken und Argwohn gegen Das, was sie
liebte, ein Blitz von Verachtung gegen Das, was ihr "Pflicht"
hiess, ein aufruhrerisches, willkurliches, wvulkanisch
stossendes Verlangen nach Wanderschaft, Fremde,
Entfremdung, Erkaltung, Ernuchterung, Vereisung, ein
Hass auf die Liebe, vielleicht ein tempelschanderischer
Griff und Blick ruckwarts, dorthin, wo sie bis dahin
anbetete und liebte, vielleicht eine Gluth der Scham uber
Das, was sie eben that, und ein Frohlocken zugleich, dass
sie es that, ein trunkenes inneres frohlockendes Schaudern,
in dem sich ein Sieg verrath - ein Sieg? uber was? uber
wen? ein rathselhafter fragenreicher fragwurdiger Sieg,
aber der erste Sieg immerhin: - dergleichen Schlimmes und
Schmerzliches gehort zur Geschichte der grossen
Loslosung. Sie ist eine Krankheit zugleich, die den
Menschen zerstoren kann, dieser erste Ausbruch von Kraft
und Willen zur Selbstbestimmung, Selbst-Werthsetzung,
dieser Wille zum freien Willen: und wie viel Krankheit
druckt sich an den wilden Versuchen und Seltsamkeiten
aus, mit denen der Befreite, Losgeloste sich nunmehr seine
Herrschaft uber die Dinge zu beweisen sucht! Er schweift
grausam umher, mit einer unbefriedigten Lusternheit; was
er erbeutet, muss die gefahrliche Spannung seines Stolzes
abbussen; er zerreisst, was ihn reizt. Mit einem boOsen
Lachen dreht er um, was er verhullt, durch irgend eine
Scham geschont findet: er versucht, wie diese Dinge
aussehn, wenn man sie umkehrt. Es ist Willkur und Lust an
der Willkur darin, wenn er vielleicht nun seine Gunst dem
zuwendet, was bisher in schlechtem Rufe stand, - wenn er
neugierig und versucherisch um das Verbotenste schleicht.
Im Hintergrunde seines Treibens und Schweifens - denn er
ist unruhig und ziellos unterwegs wie in einer Wuste - steht



das Fragezeichen einer immer gefahrlicheren Neugierde.
"Kann man nicht alle Werthe umdrehn? und ist Gut
vielleicht Bose? und Gott nur eine Erfindung und Feinheit
des Teufels? Ist Alles vielleicht im letzten Grunde falsch?
Und wenn wir Betrogene sind, sind wir nicht eben dadurch
auch Betruger? mussen wir nicht auch Betruger sein?" -
solche Gedanken fuhren und verfuhren ihn, immer weiter
fort, immer weiter ab. Die Einsamkeit umringt und
umringelt ihn, immer drohender, wurgender,
herzzuschnurender, jene furchtbare Gottin und mater saeva
cupidinum - aber wer weiss es heute, was Einsamkeit ist?...

4.

Von dieser krankhaften Vereinsamung, von der Wuste
solcher Versuchs-Jahre ist der Weg noch weit bis zu jener
ungeheuren uberstromenden Sicherheit und Gesundheit,
welche der Krankheit selbst nicht entrathen mag, als eines
Mittels und Angelhakens der Erkenntniss, bis zu jener
reifen Freiheit des  Geistes, welche ebensosehr
Selbstbeherrschung und Zucht des Herzens ist und die
Wege zu vielen und entgegengesetzten Denkweisen erlaubt
-, bis zu jener inneren Umfanglichkeit und Verwohnung des
Ueberreichthums, welche die Gefahr ausschliesst, dass der
Geist sich etwa selbst in die eignen Wege verlore und
verliebte und in irgend einem Winkel berauscht sitzen
bliebe, bis zu jenem Ueberschuss an plastischen,
ausheilenden, nachbildenden und wiederherstellenden
Kraften, welcher eben das Zeichen der grossen Gesundheit
ist, jener Ueberschuss, der dem freien Geiste das
gefahrliche Vorrecht giebt, auf den Versuch hin leben und
sich dem Abenteuer anbieten zu durfen: das
Meisterschafts-Vorrecht des freien Geistes! Dazwischen
mogen lange Jahre der Genesung liegen, Jahre voll
vielfarbiger schmerzlich-zauberhafter Wandlungen,
beherrscht und am Zugel gefuhrt durch einen zahen Willen



zur Gesundheit, der sich oft schon als Gesundheit zu
kleiden und zu verkleiden wagt. Es giebt einen mittleren
Zustand darin, dessen ein Mensch solchen Schicksals
spater nicht ohne Ruhrung eingedenk ist: ein blasses feines
Licht und Sonnengluck ist ihm zu eigen, ein Gefuhl von
Vogel-Freiheit, Vogel-Umblick, Vogel-Uebermuth, etwas
Drittes, in dem sich Neugierde und zarte Verachtung
gebunden haben. Ein "freier Geist" - dies kuhle Wort thut in
jenem Zustande wohl, es warmt beinahe. Man lebt, nicht
mehr in den Fesseln von Liebe und Hass, ohne ja, ohne
Nein, freiwillig nahe, freiwillig ferne, am liebsten
entschlupfend, ausweichend, fortflatternd, wieder weg,
wieder empor fliegend; man ist verwohnt, wie Jeder, der
einmal ein ungeheures Vielerlei unter sich gesehn hat, -
und man ward zum Gegenstuck Derer, welche sich um
Dinge bekummern, die sie nichts angehn. In der That, den
freien Geist gehen nunmehr lauter Dinge an - und wie viele
Dinge! - welche ihn nicht mehr bekuimmern...

D.

Ein Schritt weiter in der Genesung: und der freie Geist
nahert sich wieder dem Leben, langsam freilich, fast
widerspanstig, fast misstrauisch. Es wird wieder warmer
um ihn, gelber gleichsam; Gefuhl und Mitgefuhl bekommen
Tiefe, Thauwinde aller Art gehen uber ihn weg. Fast ist ihm
zu Muthe, als ob ihm jetzt erst die Augen fur das Nahe
aufgiengen. Er ist verwundert und sitzt stille: wo war er
doch? Diese nahen und nachsten Dinge: wie scheinen sie
ihm verwandelt! welchen Flaum und Zauber haben sie
inzwischen bekommen! Er blickt dankbar zuruck, - dankbar
seiner Wanderschaft, seiner Harte und Selbstentfremdung,
seinen Fernblicken und Vogelflugen in kalte Hohen. Wie
gut, dass er nicht wie ein zartlicher dumpfer Eckensteher
immer "zu Hause", immer "bei sich" geblieben ist! er war
ausser sich: es ist kein Zweifel. Jetzt erst sieht er sich



selbst -, und welche Ueberraschungen findet er dabei!
Welche unerprobten Schauder! Welches Gluck noch in der
Mudigkeit, der alten Krankheit, den Ruckfallen des
Genesenden! Wie es ihm gefallt, leidend stillzusitzen,
Geduld zu spinnen, in der Sonne zu liegen! Wer versteht
sich gleich ihm auf das Gluck im Winter, auf die
Sonnenflecke an der Mauer! Es sind die dankbarsten
Thiere von der Welt, auch die bescheidensten, diese dem
Leben wieder halb zugewendeten Genesenden und
Eidechsen: - es giebt solche unter ihnen, die keinen Tag von
sich lassen, ohne ihm ein kleines Loblied an den
nachschleppenden Saum zu hangen. Und ernstlich geredet:
es ist eine grundliche Kur gegen allen Pessimismus (den
Krebsschaden alter Idealisten und Lugenbolde, wie
bekannt -) auf die Art dieser freien Geister krank zu
werden, eine gute Weile krank zu bleiben und dann, noch
langer, noch langer, gesund, ich meine "gesunder" zu
werden. Es ist Weisheit darin, Lebens-Weisheit, sich die
Gesundheit selbst lange Zeit nur in kleinen Dosen zu
verordnen.

6.

Um jene Zeit mag es endlich geschehn, unter den
plotzlichen Lichtern einer noch ungestumen, noch
wechselnden Gesundheit, dass dem freien, immer freieren
Geiste sich das Rathsel jener grossen Loslosung zu
entschleiern beginnt, welches bis dahin dunkel,
fragwurdig, fast unberuhrbar in seinem Gedachtniss
gewartet hatte. Wenn er sich lange kaum zu fragen wagte
"warum so abseits? so allein? Allem entsagend, was ich
verehrte? der Verehrung selbst entsagend? warum diese
Harte, dieser Argwohn, dieser Hass auf die eigenen
Tugenden?" - jetzt wagt und fragt er es laut und hort auch
schon etwas wie Antwort darauf. "Du solltest Herr uber
dich werden, Herr auch uber die eigenen Tugenden. Fruher



waren sie deine Herren; aber sie durfen nur deine
Werkzeuge neben andren Werkzeugen sein. Du solltest
Gewalt uber dein Fur und Wider bekommen und es
verstehn lernen, sie aus- und wieder einzuhangen, je nach
deinem hoheren Zwecke. Du solltest das Perspektivische in
jeder Werthschatzung begreifen lernen - die Verschiebung,
Verzerrung und scheinbare Teleologie der Horizonte und
was Alles zum Perspektivischen gehort; auch das Stuck
Dummheit in Bezug auf entgegengesetzte Werthe und die
ganze intellektuelle Einbusse, mit der sich jedes Fur, jedes
Wider bezahlt macht. Du solltest die nothwendige
Ungerechtigkeit in jedem Fur und Wider begreifen lernen,
die Ungerechtigkeit als unablosbar vom Leben, das Leben
selbst als bedingt durch das Perspektivische und seine
Ungerechtigkeit. Du solltest vor Allem mit Augen sehn, wo
die Ungerechtigkeit immer am grossten ist: dort namlich,
wo das Leben am kleinsten, engsten, durftigsten,
anfanglichsten entwickelt ist und dennoch nicht umhin
kann, sich als Zweck und Maass der Dinge zu nehmen und
seiner Erhaltung zu Liebe das Hohere, Grossere, Reichere
heimlich und kleinlich und unablassig anzubrockeln und in
Frage zu stellen, - du solltest das Problem der
Rangordnung mit Augen sehn und wie Macht und Recht
und Umfanglichkeit der Perspektive mit einander in die
Hohe wachsen. Du solltest" - genug, der freie Geist weiss
nunmehr, welchem "du sollst" er gehorcht hat, und auch,
was er jetzt kann, was er jetzt erst - darf...

7.

Dergestalt giebt der freie Geist sich in Bezug auf jenes
Rathsel von Loslosung Antwort und endet damit, indem er
seinen Fall verallgemeinert, sich uber sein Erlebniss also zu
entscheiden. "Wie es mir ergieng, sagt er sich, muss es
jedem ergehn, in dem eine Aufgabe leibhaft werden und
‘zur Welt kommen™ will." Die heimliche Gewalt und



Nothwendigkeit dieser Aufgabe wird unter und in seinen
einzelnen Schicksalen walten gleich einer unbewussten
Schwangerschaft, - lange, bevor er diese Aufgabe selbst
in's Auge gefasst hat und ihren Namen weiss. Unsre
Bestimmung verfugt uber uns, auch wenn wir sie noch
nicht kennen; es ist die Zukunft, die unserm Heute die
Regel giebt. Gesetzt, dass es das Problem der Rangordnung
ist, von dem wir sagen durfen, dass es unser Problem ist,
wir freien Geister: jetzt, in dem Mittage unsres Lebens,
verstehn wir es erst, was fur Vorbereitungen, Umwege,
Proben, Versuchungen, Verkleidungen das Problem nothig
hatte, ehe es vor uns aufsteigen durfte, und wie wir erst die
vielfachsten und  widersprechendsten @ Noth- und
Glucksstande an Seele und Leib erfahren mussten, als
Abenteurer und Weltumsegler jener inneren Welt, die
"Mensch" heisst, als Ausmesser jedes "Hoher" und
"Uebereinander"”, das gleichfalls "Mensch" heisst -
uberallhin  dringend, fast ohne  Furcht, nichts
verschmahend, nichts verlierend, alles auskostend, alles
vom Zufalligen reinigend und gleichsam aussiebend - bis
wir endlich sagen durften, wir freien Geister: "Hier - ein
neues Problem! Hier eine lange Leiter, auf deren Sprossen
wir selbst gesessen und gestiegen sind, - die wir selbst
irgend wann gewesen sind! Hier ein Hoher, ein Tiefer, ein
Unter-uns, eine ungeheure lange Ordnung, eine
Rangordnung, die wir sehen hier - unser Problem!" -

8.

- Es wird keinem Psychologen und Zeichendeuter einen
Augenblick verborgen bleiben, an welche Stelle der eben
geschilderten Entwicklung das vorliegende Buch gehort
(oder gestellt ist -). Aber wo giebt es heute Psychologen? In
Frankreich, gewiss; vielleicht in Russland; sicherlich nicht
in Deutschland. Es fehlt nicht an Grunden, weshalb sich
dies die heutigen Deutschen sogar noch zur Ehre



anrechnen konnten: schlimm genug fur Einen, der in
diesem Stucke undeutsch geartet und gerathen ist! Dies
deutsche Buch, welches in einem weiten Umkreis von
Landern und Volkern seine Leser zu finden gewusst hat - es
ist ungefahr zehn Jahr unterwegs - und sich auf irgend
welche Musik und Flotenkunst verstehn muss, durch die
auch sprode Auslander-Ohren zum Horchen verfuhrt
werden, - gerade in Deutschland ist dies Buch am
nachlassigsten gelesen, am schlechtesten gehort worden:
woran liegt das? - "Es verlangt zu viel, hat man mir
geantwortet, es wendet sich an Menschen ohne die
Drangsal grober Pflichten, es will feine und verwohnte
Sinne, es hat Ueberfluss nothig, Ueberfluss an Zeit, an
Helligkeit des Himmels und Herzens, an otium im
verwegensten Sinne: - lauter gute Dinge, die wir Deutschen
von Heute nicht haben und also auch nicht geben konnen."
- Nach einer so artigen Antwort rath mir meine
Philosophie, zu schweigen und nicht mehr weiter zu fragen;
zumal man in gewissen Fallen, wie das Spruchwort
andeutet, nur dadurch Philosoph bleibt, dass man -
schweigt.

Nizza, im Fruhling 1886.

Erstes Hauptstuck.

Von den ersten und letzten
Dingen.
1.



Chemie der Begriffe wund Empfindungen. - Die
Philosophischen Probleme nehmen jetzt wieder fast in allen
Stucken dieselbe Form der Frage an, wie vor zweitausend
Jahren.- wie kann Etwas aus seinem Gegensatz entstehen,
zum Beispiel Vernunftiges aus Vernunftlosem,
Empfindendes aus Todtem, Logik aus Unlogik,
interesseloses Anschauen aus begehrlichem Wollen, Leben
fur Andere aus Egoismus, Wahrheit aus Irrthumern? Die
metaphysische Philosophie half sich bisher uber diese
Schwierigkeit hinweg, insofern sie die Entstehung des
Einen aus dem Andern leugnete und fur die hoher
gewertheten Dinge einen Wunder-Ursprung annahm,
unmittelbar aus dem Kern und Wesen des "Dinges an sich"
heraus. Die historische Philosophie dagegen, welche gar
nicht mehr getrennt von der Naturwissenschaft zu denken
ist, die allerjungste aller philosophischen Methoden,
ermittelte in einzelnen Fallen (und vermuthlich wird diess
in allen ihr Ergebniss sein), dass es keine Gegensatze sind,
ausser in der gewohnten Uebertreibung der popularen oder
metaphysischen Auffassung und dass ein Irrthum der
Vernunft dieser Gegenuberstellung zu Grunde liegt: nach
ihrer Erklarung giebt es, streng gefasst, weder ein
unegoistisches Handeln, noch ein vollig interesseloses
Anschauen, es sind beides nur Sublimirungen, bei denen
das Grundelement fast verfluchtigt erscheint und nur noch
fur die feinste Beobachtung sich als vorhanden erweist. -
Alles, was wir brauchen und was erst bei der
gegenwartigen Hohe der einzelnen Wissenschaften uns
gegeben werden kann, ist eine Chemie der moralischen,
religiosen, asthetischen Vorstellungen und Empfindungen,
ebenso aller jener Regungen, welche wir im Gross- und
Kleinverkehr der Cultur und Gesellschaft, ja in der
Einsamkeit an uns erleben: wie, wenn diese Chemie mit
dem Ergebniss abschlosse, dass auch auf diesem Gebiete
die herrlichsten Farben aus niedrigen, ja verachteten
Stoffen gewonnen sind? Werden Viele Lust haben, solchen



Untersuchungen zu folgen? Die Menschheit liebt es, die
Fragen uber Herkunft und Anfange sich aus dem Sinn zu
schlagen: muss man nicht fast entmenscht sein, um den
entgegengesetzten Hang in sich zu spuren? -

2.

Erbfehler der Philosophen. - Alle Philosophen haben den
gemeinsamen Fehler an sich, dass sie vom gegenwartigen
Menschen ausgehen und durch eine Analyse desselben an's
Ziel zu kommen meinen. Unwillkurlich schwebt ihnen "der
Mensch" als eine aeterna veritas, als ein Gleichbleibendes
in allem Strudel, als ein sicheres Maass der Dinge vor.
Alles, was der Philosoph uber den Menschen aussagt, ist
aber im Grunde nicht mehr, als ein Zeugniss uber den
Menschen eines sehr beschrankten Zeitraumes. Mangel an
historischem Sinn ist der Erbfehler aller Philosophen;
manche sogar nehmen unversehens die allerjungste
Gestaltung des Menschen, wie eine solche unter dem
Eindruck bestimmter Religionen, ja bestimmter politischer
Ereignisse entstanden ist, als die feste Form, von der man
ausgehen musse. Sie wollen nicht lernen, dass der Mensch
geworden ist, dass auch das Erkenntnissvermogen
geworden ist; wahrend Einige von ihnen sogar die ganze
Welt aus diesem Erkenntnissvermogen sich herausspinnen
lassen. - Nun ist alles Wesentliche der menschlichen
Entwickelung in Urzeiten vor sich gegangen, lange vor
jenen vier tausend Jahren, die wir ungefahr kennen; in
diesen mag sich der Mensch nicht viel mehr verandert
haben. Da sieht aber der Philosoph "Instincte" am
gegenwartigen Menschen und nimmt an, dass diese zu den
unveranderlichen Thatsachen des Menschen gehoren und
insofern einen Schussel zum Verstandniss der Welt
uberhaupt abgeben konnen; die ganze Teleologie ist darauf
gebaut, dass man vom Menschen der letzten vier
Jahrtausende als von einem ewigen redet, zu welchem hin



alle Dinge in der Welt von ihrem Anbeginne eine naturliche
Richtung haben. Alles aber ist geworden; es giebt keine
ewigen Thatsachen: sowie es keine absoluten Wahrheiten
giebt. - Demnach ist das historische Philosophiren von jetzt
ab nothig und mit ihm die Tugend der Bescheidung.

3.

Schatzung der unscheinbaren Wahrheiten. - Es ist das
Merkmal einer hohern Cultur, die kleinen unscheinbaren
Wahrheiten, welche mit strenger Methode gefunden
wurden, hoher zu schatzen, als die begliuickenden und
blendenden Irrthumer, welche metaphysischen und
kunstlerischen Zeitaltern und Menschen entstammen.
Zunachst hat man gegen erstere den Hohn auf den Lippen,
als konne hier gar nichts Gleichberechtigtes gegen
einander stehen: so bescheiden, schlicht, nuchtern, ja
scheinbar entmuthigend stehen diese, so schon, prunkend,
berauschend, ja vielleicht beseligend stehen jene da. Aber
das muhsam Errungene, Gewisse, Dauernde und desshalb
fur jede weitere Erkenntniss noch Folgenreiche ist doch
das Hohere, zu ihm sich zu halten ist mannlich und zeigt
Tapferkeit, Schlichtheit, Enthaltsamkeit an. Allmahlich wird
nicht nur der Einzelne, sondern die gesammte Menschheit
zu dieser Mannlichkeit emporgehoben werden, wenn sie
sich endlich an die hohere Schatzung der haltbaren,
dauerhaften Erkenntnisse gewohnt und allen Glauben an
Inspiration und wundergleiche Mittheilung von Wahrheiten
verloren hat. - Die Verehrer der Formen freilich, mit ihrem
Maassstabe des Schonen und Erhabenen, werden zunachst
gute Grunde zu spotten haben, sobald die Schatzung der
unscheinbaren Wahrheiten und der wissenschaftliche Geist
anfangt zur Herrschaft zu kommen: aber nur weil entweder
ihr Auge sich noch nicht dem Reiz der schlichtesten Form
erschlossen hat oder weil die in jenem Geiste erzogenen
Menschen noch lange nicht vollig und innerlich von ihm



durchdrungen sind, so dass sie immer noch gedankenlos
alte Formen nachmachen (und diess schlecht genug, wie es
jemand thut, dem nicht mehr viel an einer Sache liegt).
Ehemals war der Geist nicht durch strenges Denken in
Anspruch genommen, da lag sein Ernst im Ausspinnen von
Symbolen und Formen. Das hat sich verandert; jener Ernst
des Symbolischen ist zum Kennzeichen der niederen Cultur
geworden; wie unsere Kunste selber immer intellectualer,
unsere Sinne geistiger werden, und wie man zum Beispiel
jetzt ganz anders daruber urtheilt, was sinnlich wohltonend
ist, als vor hundert Jahren: so werden auch die Formen
unseres Lebens immer geistiger, fur das Auge alterer
Zeiten vielleicht hasslicher, aber nur weil es nicht zu sehen
vermag, wie das Reich der inneren, geistigen Schonheit
sich fortwahrend vertieft und erweitert und in wie fern uns
Allen der geistreiche Blick jetzt mehr gelten darf, als der
schonste Gliederbau und das erhabenste Bauwerk.

4.

Astrologie und Verwandtes. - Es ist wahrscheinlich, dass
die Objecte des religiosen, moralischen und asthetischen
Empfindens ebenfalls nur zur Oberflache der Dinge
gehoren, wahrend der Mensch gerne glaubt, dass er hier
wenigstens an das Herz der Welt ruhre; er tauscht sich,
weil jene Dinge ihn so tief beseligen und so tief unglucklich
machen, und zeigt also hier denselben Stolz wie bei der
Astrologie. Denn diese meint, der Sternenhimmel drehte
sich um das Loos des Menschen; der moralische Mensch
aber setzt voraus, Das, was ihm wesentlich am Herzen
liege, musse auch Wesen und Herz der Dinge sein.

D.

Missverstandniss des Traumes. - Im Traume glaubte der
Mensch in den Zeitaltern roher uranfanglicher Cultur eine



zweite reale Welt kennen zu lernen; hier ist der Ursprung
aller Metaphysik. Ohne den Traum hatte man keinen Anlass
zu einer Scheidung der Welt gefunden. Auch die Zerlegung
in Seele und Leib hangt mit der altesten Auffassung des
Traumes zusammen, ebenso die Annahme eines
Seelenscheinleibes, also die Herkunft alles
Geisterglaubens, und wahrscheinlich auch des
Gotterglaubens. "Der Todte lebt fort; denn er erscheint
dem Lebenden im Traume": so schloss man ehedem, durch
viele Jahrtausende hindurch.

6.

Der Geist der Wissenschaft im Theil, nicht im Ganzen
machtig. - Die abgetrennten kleinsten Gebiete der
Wissenschaft werden rein sachlich behandelt: die
allgemeinen grossen Wissenschaften dagegen legen, als
Ganzes betrachtet, die Frage - eine recht unsachliche
Frage freilich - auf die Lippen: wozu? zu welchem Nutzen?
Wegen dieser Rucksicht auf den Nutzen werden sie, als
Ganzes, weniger unpersonlich, als in ihren Theilen
behandelt. Bei der Philosophie nun gar, als bei der Spitze
der gesammten Wissenspyramide, wird unwillkurlich die
Frage nach dem Nutzen der Erkenntniss uberhaupt
aufgeworfen, und jede Philosophie hat unbewusst die
Absicht, ihr den hochsten Nutzen zuzuschreiben. Desshalb
giebt es in allen Philosophien so viel hochfliegende
Metaphysik und eine solche Scheu vor den unbedeutend
erscheinenden Losungen der Physik; denn die
Bedeutsamkeit der Erkenntniss fur das Leben soll so gross
als moglich erscheinen. Hier ist der Antagonismus
zwischen den wissenschaftlichen Einzelgebieten und der
Philosophie. Letztere will, was die Kunst will, dem Leben
und Handeln moglichste Tiefe und Bedeutung geben; in
ersteren sucht man Erkenntniss und Nichts weiter, - was
dabei auch herauskomme. Es hat bis jetzt noch keinen



Philosophen gegeben, unter dessen Handen die Philosophie
nicht zu einer Apologie der Erkenntniss geworden ware; in
diesem Puncte wenigstens ist ein jeder Optimist, dass
dieser die hochste Nutzlichkeit zugesprochen werden
musse. Sie alle werden von der Logik tyrannisirt: und diese
ist ihrem Wesen nach Optimismus.

7.



Der Storenfried in der Wissenschaft. Die Philosophie schied
sich von der Wissenschaft, als sie die Frage stellte: welches
ist diejenige Erkenntniss der Welt und des Lebens, bei
welcher der Mensch am glucklichsten lebt? Diess geschah
in den sokratischen Schulen: durch den Gesichtspunct des
Glucks unterband man die Blutadern der
wissenschaftlichen Forschung - und thut es heute noch.

8.

Pneumatische Erklarung der Natur. - Die Metaphysik
erklart die Schrift der Natur gleichsam pneumatisch, wie
die Kirche und ihre Gelehrten es ehemals mit der Bibel
thaten. Es gehort sehr viel Verstand dazu, um auf die Natur
die selbe Art der strengeren Erklarungskunst anzuwenden,
wie jetzt die -Philologen sie fur alle Bucher geschaffen
haben: mit der Absicht, schlicht zu verstehen, was die
Schrift sagen will, aber nicht einen doppelten Sinn zu
wittern, ja vorauszusetzen. Wie aber selbst in Betreff der
Bucher die schlechte Erklarungskunst keineswegs vollig
uberwunden ist und man in der besten gebildeten
Gesellschaft noch fortwahrend auf Ueberreste
allegorischer und mystischer Ausdeutung stosst: so steht es
auch in Betreff der Natur - ja noch viel schlimmer.

9.

Metaphysische Welt. - Es ist wahr, es konnte eine
metaphysische Welt geben; die absolute Moglichkeit davon
ist kaum zu bekampfen. Wir sehen alle Dinge durch den
Menschenkopf an und konnen diesen Kopf nicht
abschneiden; wahrend doch die Frage ubrig bleibt, was von
der Welt noch da ware, wenn man ihn doch abgeschnitten
hatte. Diess ist ein rein wissenschaftliches Problem und
nicht sehr geeignet, den Menschen Sorgen zu machen;



aber Alles, was ihnen bisher metaphysische Annahmen
werthvoll, schreckenvoll, lustvoll gemacht, was sie erzeugt
hat, ist Leidenschaft, Irrthum und Selbstbetrug; die
allerschlechtesten Methoden der Erkenntniss, nicht die
allerbesten, haben daran glauben lehren. Wenn man diese
Methoden, als das Fundament aller vorhandenen
Religionen und Metaphysiken, aufgedeckt hat, hat man sie
widerlegt. Dann bleibt immer noch jene Moglichkeit ubrig;
aber mit ihr kann man gar Nichts anfangen, geschweige
denn, dass man Gluck, Heil und Leben von den
Spinnenfaden einer solchen Moglichkeit abhangen lassen
durfte. - Denn man konnte von der metaphysischen Welt
gar Nichts aussagen, als ein Anderssein, ein uns
unzugangliches, unbegreifliches Anderssein; es ware ein
Ding mit negativen Eigenschaften. - Ware die Existenz
einer solchen Welt noch so gut bewiesen, so stunde doch
fest, dass die gleichgultigste aller Erkenntnisse eben ihre
Erkenntniss ware: noch gleichgultiger als dem Schiffer in
Sturmesgefahr die Erkenntniss von der chemischen
Analysis des Wassers sein muss.

10.

Harmlosigkeit der Metaphysik in der Zukunft. - Sobald die
Religion, Kunst und Moral in ihrer Entstehung so
beschrieben sind, dass man sie vollstandig sich erklaren
kann, ohne zur Annahme metaphysischer Eingriffe am
Beginn und im Verlaufe der Bahn seine Zuflucht zu
nehmen, hort das starkste Interesse an dem rein
theoretischen Problem vom "Ding an sich" und der
"Erscheinung" auf. Denn wie es hier auch stehe: mit
Religion, Kunst und Moral ruhren wir nicht an das "Wesen
der Welt an sich"; wir sind im Bereiche der Vorstellung,
keine "Ahnung" kann uns weitertragen. Mit voller Ruhe
wird man die Frage, wie unser Weltbild so stark sich von
dem erschlossenen Wesen der Welt unterscheiden konne,



der Physiologie und der Entwickelungsgeschichte der
Organismen und Begriffe uberlassen.

11.

Die Sprache als vermeintliche Wissenschaft. - Die
Bedeutung der Sprache fur die Entwickelung der Cultur
liegt darin, dass in ihr der Mensch eine eigene Welt neben
die andere stellte, einen Ort, welchen er fur so fest hielt,
um von ihm aus die ubrige Welt aus den Angeln zu heben
und sich zum Herrn derselben zu machen. Insofern der
Mensch an die Begriffe und Namen der Dinge als an
aeternae veritates durch lange Zeitstrecken hindurch
geglaubt hat, hat er sich jenen Stolz angeeignet, mit dem
er sich uber das Thier erhob: er meinte wirklich in der
Sprache die Erkenntniss der Welt zu haben. Der
Sprachbildner war nicht so bescheiden, zu glauben, dass er
den Dingen eben nur Bezeichnungen gebe, er druckte
vielmehr, wie er wahnte, das hochste Wissen uber die
Dinge mit den Worten aus; in der That ist die Sprache die
erste Stufe der Bemuhung um die Wissenschaft. Der
Glaube an die gefundene Wahrheit ist es auch hier, aus dem
die machtigsten Kraftquellen geflossen sind. Sehr
nachtraglich -jetzt erst - dammert es den Menschen auf,
dass sie einen ungeheuren Irrthum in ihrem Glauben an die
Sprache propagirt haben. Glucklicherweise ist es zu spat,
als dass es die Entwickelung der Vernunft, die auf jenem
Glauben beruht, wieder ruckgangig machen konnte. - Auch
die Logik beruht auf Voraussetzungen, denen Nichts in der
wirklichen Welt entspricht, z.B. auf der Voraussetzung der
Gleichheit von Dingen, der Identitat des selben Dinges in
verschiedenen Puncten der Zeit: aber jene Wissenschaft
entstand durch den entgegengesetzten Glauben (dass es
dergleichen in der wirklichen Welt allerdings gebe). Ebenso
steht es mit der Mathematik, welche gewiss nicht
entstanden ware, wenn man von Anfang an gewusst hatte,



dass es in der Natur keine exact gerade Linie, keinen
wirklichen Kreis, kein absolutes Grossenmaass gebe.

12.

Traum und Cultur.- Die Gehirnfunction, welche durch den
Schlaf am meisten beeintrachtigt wird, ist das Gedachtniss:
nicht dass es ganz pausirte, - aber es ist auf einen Zustand
der Unvollkommenheit zuruckgebracht, wie es in Urzeiten
der Menschheit bei jedermann am Tage und im Wachen
gewesen sein mag. Willkurlich und verworren, wie es ist,
verwechselt es fortwahrend die Dinge auf Grund der
fluichtigsten Aehnlichkeiten: aber mit der selben Willkur
und Verworrenheit dichteten die Volker ihre Mythologien,
und noch jetzt pflegen Reisende zu beobachten, wie sehr
der Wilde zur Vergesslichkeit neigt, wie sein Geist nach
kurzer Anspannung des Gedachtnisses hin und her zu
taumeln beginnt und er, aus blosser Erschlaffung, Lugen
und Unsinn hervorbringt. Aber wir Alle gleichen im Traume
diesem Wilden; das schlechte Wiedererkennen und
irrthumliche Gleichsetzen ist der Grund des schlechten
Schliessens, dessen wir uns im Traume schuldig machen:
so dass wir, bei deutlicher Vergegenwartigung eines
Traumes, vor uns erschrecken, weil wir so viel Narrheit in
uns bergen. - Die vollkommene Deutlichkeit aller Traum-
Vorstellungen, welche den unbedingten Glauben an ihre
Realitat zur Voraussetzung hat, erinnert uns wieder an
Zustande fruherer Menschheit, in der die Hallucination
ausserordentlich haufig war wund mitunter ganze
Gemeinden, ganze Volker gleichzeitig ergriff. Also: im
Schlaf und Traum machen wir das Pensum fruheren
Menschenthums noch einmal durch.

13.



Logik des Traumes. - Im Schlafe ist fortwahrend unser
Nervensystem durch mannichfache innere Anlasse in
Erregung, fast alle Organe secerniren und sind in
Thatigkeit, das Blut macht seinen ungestumen Kreislauf,
die Lage des Schlafenden druckt einzelne Glieder, seine
Decken beeinflussen die Empfindung verschiedenartig, der
Magen verdaut und beunruhigt mit seinen Bewegungen
andere Organe, die Gedarme winden sich, die Stellung des
Kopfes bringt ungewohnliche Muskellagen mit sich, die
Fusse, unbeschuht, nicht mit den Sohlen den Boden
druckend, verursachen das Gefuhl des Ungewohnlichen
ebenso wie die andersartige Bekleidung des ganzen
Korpers, - alles diess nach seinem taglichen Wechsel und
Grade erregt durch seine Aussergewohnlichkeit das
gesammte System bis in die Gehirnfunction hinein: und so
giebt es hundert Anlasse fur den Geist, um sich zu
verwundern und nach Grunden dieser Erregung zu suchen:
der Traum aber ist das Suchen und Vorstellen der
Ursachen fur jene erregten Empfindungen, das heisst der
vermeintlichen Ursachen. Wer zum Beispiel seine Fusse mit
zwei Riemen umgurtet, traumt wohl, dass zwei Schlangen
seine Fusse umringeln: diess ist zuerst eine Hypothese,
sodann ein Glaube, mit einer begleitenden bildlichen
Vorstellung und Ausdichtung: "diese Schlangen mussen die
causa jener Empfindung sein, welche ich, der Schlafende,
habe", - so urtheilt der Geist des Schlafenden. Die so
erschlossene nachste Vergangenheit wird durch die erregte
Phantasie ihm zur Gegenwart. So weiss jeder aus
Erfahrung, wie schnell der Traumende einen starken an ihn
dringenden Ton, zum Beispiel Glockenlauten,
Kanonenschusse in seinen Traum verflicht, das heisst aus
ihm hinterdrein erklart, so dass er zuerst die
veranlassenden Umstande, dann jenen Ton zu erleben
meint. - Wie kommt es aber, dass der Geist des
Traumenden immer so fehl greift, wahrend der selbe Geist
im Wachen so nuchtern, behutsam und in Bezug auf



Hypothesen so skeptisch zu sein pflegt? so dass ihm die
erste beste Hypothese zur Erklarung eines Gefuhls genugt,
um sofort an ihre Wahrheit zu glauben? (denn wir glauben
im Traume an den Traum, als sei er Realitat, das heisst wir
halten unsre Hypothese fur vollig erwiesen). - Ich meine:
wie jetzt noch der Mensch im Traume schliesst, so schloss
die Menschheit auch im Wachen viele Jahrtausende
hindurch: die erste causa, die dem Geiste einfiel, um irgend
Etwas, das der Erklarung bedurfte, zu erklaren, genugte
ihm und galt als Wahrheit. (So verfahren nach den
Erzahlungen der Reisenden die Wilden heute noch.) Im
Traum ubt sich dieses uralte Stuck Menschenthum in uns
fort, denn es ist die Grundlage, auf der die hohere Vernunft
sich entwickelte und in jedem Menschen sich noch
entwickelt: der Traum bringt uns in ferne Zustande der
menschlichen Cultur wieder zuruck und giebt ein Mittel an
die Hand, sie besser zu verstehen. Das Traumdenken wird
uns jetzt so leicht, weil wir in ungeheuren
Entwickelungsstrecken der Menschheit gerade auf diese
Form des phantastischen und wohlfeilen Erklarens aus dem
ersten beliebigen Einfalle heraus so gut eingedrillt worden
sind. Insofern ist der Traum eine Erholung fur das Gehirn,
welches am Tage den strengeren Anforderungen an das
Denken zu genugen hat, wie sie von der hoheren Cultur
gestellt werden. - Einen verwandten Vorgang konnen wir
geradezu als Pforte und Vorhalle des Traumes noch bei
wachem Verstande in Augenschein nehmen. Schliessen wir
die Augen, so producirt das Gehirn eine Menge von
Lichteindrucken und Farben, wahrscheinlich als eine Art
Nachspiel und Echo aller jener Lichtwirkungen, welche am
Tage auf dasselbe eindringen. Nun verarbeitet aber der
Verstand (mit der Phantasie im Bunde) diese an sich
formlosen Farbenspiele sofort zu bestimmten Figuren,
Gestalten, Landschaften, belebten  Gruppen. Der
eigentliche Vorgang dabei ist wiederum eine Art Schluss
von der Wirkung auf die Ursache; indem der Geist fragt:



woher diese Lichteindrucke und Farben, supponirt er als
Ursachen jene Figuren, Gestalten: sie gelten ihm als die
Veranlassungen jener Farben und Lichter, weil er, am Tage,
bei offenen Augen, gewohnt ist, zu jeder Farbe, jedem
Lichteindrucke eine veranlassende Ursache zu finden. Hier
also schiebt ihm die Phantasie fortwahrend Bilder vor,
indem sie an die Gesichtseindrucke des Tages sich in ihrer
Production anlehnt, und gerade so macht es die
Traumphantasie: - das heisst die vermeintliche Ursache
wird aus der Wirkung erschlossen und nach der Wirkung
vorgestellt: alles diess mit ausserordentlicher Schnelligkeit,
so dass hier wie beim Taschenspieler eine Verwirrung des
Urtheils entstehen und ein Nacheinander sich wie etwas
Gleichzeitiges, selbst wie ein umgedrehtes Nacheinander
ausnehmen kann. - Wir konnen aus diesen Vorgangen
entnehmen, wie spat das scharfere logische Denken, das
Strengnehmen von Ursache und Wirkung, entwickelt
worden ist, wenn unsere Vernunft- und
Verstandesfunctionen jetzt noch unwillkurlich nach jenen
primitiven Formen des Schliessens zuruckgreifen und wir
ziemlich die Halfte unseres Lebens in diesem Zustande
leben. - Auch der Dichter, der Kunstler schiebt seinen
Stimmungen und Zustanden Ursachen unter, welche
durchaus nicht die wahren sind; er erinnert insofern an
alteres Menschenthum und kann uns zum Verstandnisse
desselben verhelfen.

14.

Miterklingen. - Alle starkeren Stimmungen bringen ein
Miterklingen verwandter Empfindungen und Stimmungen
mit sich; sie wuhlen gleichsam das Gedachtniss auf. Es
erinnert sich bei ihnen Etwas in uns und wird sich
ahnlicher Zustande und deren Herkunft bewusst. So bilden
sich angewohnte rasche Verbindungen von Gefuhlen und
Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell hinter



einander erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe,
sondern als Einheiten empfunden werden. In diesem Sinne
redet man vom moralischen Gefuhle, vom religiosen
Gefuhle, wie als ob diess lauter Einheiten seien: in
Wahrheit sind sie Strome mit hundert Quellen und
Zuflussen. Auch hier, wie so oft, verburgt die Einheit des
Wortes Nichts fur die Einheit der Sache.

15.

Kein Innen und Aussen in der Welt. - Wie Demokrit die
Begriffe Oben und Unten auf den unendlichen Raum
ubertrug, wo sie keinen Sinn haben, so die Philosophen
uberhaupt den Begriff "Innen und Aussen" auf Wesen und
Erscheinung der Welt; sie meinen, mit tiefen Gefuhlen
komme man tief in's Innere, nahe man sich dem Herzen der
Natur. Aber diese Gefuhle sind nur insofern tief, als mit
ihnen, kaum bemerkbar, gewisse complicirte
Gedankengruppen regelmassig erregt werden, welche wir
tief nennen; ein Gefuhl ist tief, weil wir den begleitenden
Gedanken fur tief halten. Aber der tiefe Gedanke kann
dennoch der Wahrheit sehr fern sein, wie zum Beispiel
jeder metaphysische; rechnet man vom tiefen Gefuhle die
beigemischten Gedankenelemente ab, so bleibt das starke
Gefuhl dubrig, und dieses verburgt Nichts fur die
Erkenntniss, als sich selbst, ebenso wie der starke Glaube
nur seine Starke, nicht die Wahrheit des Geglaubten
beweist.

16.

Erscheinung und Ding an sich. - Die Philosophen pflegen
sich vor das Leben und die Erfahrung - vor Das, was sie die
Welt der Erscheinung nennen - wie vor ein Gemalde
hinzustellen, das ein fur alle Mal entrollt ist und
unveranderlich fest den selben Vorgang zeigt: diesen



Vorgang, meinen sie, musse man richtig ausdeuten, um
damit einen Schluss auf das Wesen zu machen, welches das
Gemalde hervorgebracht habe: also auf das Ding an sich,
das immer als der zureichende Grund der Welt der
Erscheinung angesehen zu werden pflegt. Dagegen haben
strengere Logiker, nachdem sie den Begriff des
Metaphysischen scharf als den des Unbedingten, folglich
auch Unbedingenden festgestellt hatten, jeden
Zusammenhang zwischen dem  Unbedingten (der
metaphysischen Welt) und der uns bekannten Welt in
Abrede gestellt: so dass in der Erscheinung eben durchaus
nicht das Ding an sich erscheine, und von jener auf dieses
jeder Schluss abzulehnen sei. Von beiden Seiten ist aber
die Moglichkeit ubersehen, dass jenes Gemalde - Das, was
jetzt uns Menschen Leben und Erfahrung heisst -
allmahlich geworden ist, ja noch vollig im Werden ist und
desshalb nicht als feste Grosse betrachtet werden soll, von
welcher aus man einen Schluss uber den Urheber (den
zureichenden Grund) machen oder auch nur ablehnen
durfte. Dadurch, dass wir seit Jahrtausenden mit
moralischen, asthetischen, religiosen Anspruchen, mit
blinder Neigung, Leidenschaft oder Furcht in die Welt
geblickt und uns in den Unarten des unlogischen Denkens
recht ausgeschwelgt haben, ist diese Welt allmahlich so
wundersam bunt, schrecklich, bedeutungstief, seelenvoll
geworden, sie hat Farbe bekommen, - aber wir sind die
Coloristen gewesen: der menschliche Intellect hat die
Erscheinung erscheinen lassen und seine irrthumlichen
Grundauffassungen in die Dinge hineingetragen. Spat, sehr
spat - besinnt er sich: und jetzt scheinen ihm die Welt der
Erfahrung und das Ding an sich so ausserordentlich
verschieden und getrennt, dass er den Schluss von jener
auf dieses ablehnt - oder auf eine schauerlich
geheimnissvolle Weise zum Aufgeben unsers Intellectes,
unsers personlichen Willens auffordert: um dadurch zum
Wesenhaften zu kommen, dass man wesenhaft werde.



Wiederum haben Andere alle charakteristischen Zuge
unserer Welt der Erscheinung - das heisst der aus
intellectuellen Irrthumern herausgesponnenen und uns
angeerbten Vorstellung von der Welt - zusammengelesen
und anstatt den Intellect als Schuldigen anzuklagen, das
Wesen der Dinge als Ursache dieses thatsachlichen, sehr
unheimlichen Weltcharakters angeschuldigt und die
Erlosung vom Sein gepredigt. - Mit all diesen Auffassungen
wird der stetige und muhsame Process der Wissenschaft,
welcher zuletzt einmal in einer Entstehungsgeschichte des
Denkens seinen hochsten Triumph feiert, in entscheidender
Weise fertig werden, dessen Resultat vielleicht auf diesen
Satz hinauslaufen durfte: Das, was wir jetzt die Welt
nennen, ist das Resultat einer Menge von Irrthumern und
Phantasien, welche in der gesammten Entwickelung der
organischen Wesen allmahlich entstanden, in einander
verwachsen [sind] und uns jetzt als aufgesammelter Schatz
der ganzen Vergangenheit vererbt werden, - als Schatz:
denn der Werth unseres Menschenthums ruht darauf. Von
dieser Welt der Vorstellung vermag uns die strenge
Wissenschaft thatsachlich nur in geringem Maasse zu losen
- wie es auch gar nicht zu wunschen ist -, insofern sie die
Gewalt wuralter Gewohnheiten der Empfindung nicht
wesentlich zu brechen vermag: aber sie kann die
Geschichte der Entstehung jener Welt als Vorstellung ganz
allmahlich und schrittweise aufhellen - und uns wenigstens
fur Augenblicke uber den ganzen Vorgang hinausheben.
Vielleicht erkennen wir dann, dass das Ding an sich eines
homerischen Gelachters werth ist: dass es so viel, ja Alles
schien und eigentlich leer, namlich bedeutungsleer ist.

17.

Metaphysische Erklarungen. - Der junge Mensch schatzt
metaphysische Erklarungen, weil sie ihm in Dingen, welche
er unangenehm oder verachtlich fand, etwas hochst



