lanker

i o




Besuchen Sie uns im Internet, wo wir Ihnen das gesamte Spektrum unserer

edition g. vorstellen: editiongpunkt.de

edition g.
1xx Theorie
2xx Poesie
3xx Historie

4xx Therapie

Stefan Blankertz | 1956 | »Wortmetz« | Lyrik und Politik fiir Toleranz und
gegen Gewalt.
Cornelia Muth | Professorin fiir Piadagogische Anthropologie an der

Fachhochschule Bielefeld. Gestaltpddagogin.



STEFAN BLANKERTZ
CORNELIA MUTH
Husserls Intuition und Levinas’ Beitrag
edition g.
404



ORIGINALAUSGABE
404 edition g.
Herstellung und Verlag: BoD — Books on Demand, Norderstedt
© 2018 by Cornelia Muth und Stefan Blankertz
Umschlag unter Verwendung des Bildes » Selbstportrait« von Paula Modersohn-Becker, Oltempera
auf Pappe und Papier, ca. 1906-07 (The Yorck Project, gemeinfrei via Wikipedia)
Herausgeber der edition g. Stefan Blankertz editiongpunkt.de
Alle Rechte vorbehalten

ISBN 978-3-7528-0840-7



INHALT

Prolegomena

CORNELIA MUTH
MEIN WEG ZUR INTUITION

STEFAN BLANKERTZ

FUR DEN NEUEN ANTIKOLONIALISMUS

Auf der Spur der Intuition zum Frieden mit dem Andren
XI Sinn-Thesen

Postskript: Performativitit & Gewalt

Literaturverzeichnis



Das »Bewusstsein begleitet immer unsere gegenwirtigen Empfindungen
und Vorstellungen, wenn sie deutlich genug sind, und eben dadurch ist jeder
fiir sich, was man im reflexiven Sinn ein Selbst nennt (soi-méme). So weit
sich das Bewusstsein iiber die Handlungen und Gedanken der
Vergangenheit erstreckt, ebenso weit reicht auch die Identitit der Person,
und das Selbst ist in diesem Augenblick dasselbe als damals.«

Gottfried Wilbelm Leibnitz, 1704.l

>» Statt >Ich< miisste ich vielleicht besser immer sagen >Selbst«. [...] Das Ich
ist wesensmassig auf jedes abgegrenzte Erlebnis [...] bezogen. [...] Das Selbst
aber [... ist ...] das >durchgehend< Identische.«

Edmund Husserl, 1921.;

Zitiert bei Husserl in einer Notiz vom Juni 1921 (Husserliana, Band 14, 1973, S. 48).

Das Zitat von Leibnitz nutzt Husserls als Begriindung fiir diese Aussage.



Prolegomena

1
Intuition: Die lexikalischen Definitionen. — >»Eingebung«, Ahnung;
(plotzliches) ahnendes Erfassen; Erkenntnis (eines Sachverhalts oder
komplexen Vorgangs) ohne wissenschaftliche Methodik. Gedanken- oder
Geistesblitz. Bauchgefiihl. Unmittelbares, nicht auf reflektierendes Denken
basiertes Erkennen. Die »Fihigkeit«, impulsiv und »unterbewusst« zu
entscheiden und zu handeln. (»Fahigkeit« legt eine rein positive Bedeutung
zugrunde. Jedoch konnen intuitive Entscheidungen auch falsch sein. Wenn
solche Entscheidungen dann als »Fehler« charakterisiert werden, stellt dies
jedoch den Intuitions-Begriff in Frage. Denn ein Fehler setzt eine bewusste

Handlung und ein tiberlegtes Entscheiden voraus.)



Intuition: Verschiedene philosophische Verwendungen. — In der
scholastischen Philosophie bedeutet das lateinische intuitio »durch Schauen
(d.h. nicht durch Denken) erworbene Kenntnis«. Immanuel Kant
verwendet das Eigenschaftswort »intuitiv« als >»gefiihlsméafSig, instinktiv
erfassend, auf Eingebung zuriickgehend«. »Intuitionismus« ist allerdings
meist eher eine Zuschreibung als eine Selbstbezeichnung fiir eine Reihe von
erkenntnistheoretischen Ansitzen, die auf Evidenz (Augenscheinlichkeit),
Introspektion (Innenschau) oder apriorischem Wissen (Wissen, das von
Erfahrung und Wahrnehmung nicht abhéngig ist) basieren wie etwa: René
Descartes (1596-1650), Thomas Reid (1710-1796), gar Immanuel Kant
(1724-1804), Edmund Husserl (1859-1938), Henri Bergson (1859-1941) und
Martin Heidegger (1889-1976), gar Theodor W. Adorno (1903-1969). Auch
in der Mathematik gibt es eine Richtung des Intuitionismus. Als
Gegenansiatze werden z.B. Empirismus (John Locke, 1632-1704),
Skeptizismus (David Hume, 1711-1776), Sensualismus (Etienne Bonnot de
Condillac, 1740-1780) angesehen. Es besteht also kein prinzipieller
Gegensatz des Intuitionismus zum Rationalismus, eher noch zdhlen die

Rationalisten philosophiegeschichtlich zur intuitiven Schule.

3
Intuition: Etymologie. — Im 18. Jahrhundert entlehnt aus dem
lateinischen intuitio (Genitiv intuitionis) fiir »das Erscheinen des Bildes im
Spiegel«; spatlateinisch »geistiges Schauen«, intuitus >»Ansehen, Blick,
Hinsicht, Riicksicht«; lateinisch intueri »etwas genau ansehen, etwas

geistig betrachten«.



4
Das Buch. — Emmanuel Levinas, Théorie de [lintuition dans la
phénoménologie de Husserl (1930), Paris 2010: Vrin. Levinas war zur Zeit der
Abfassung des Buches iiber Husserl also gerade 24 Jahre alt. Von dem Buch
gibt es derzeit noch keine deutsche Ubersetzung. Alle deutschen Zitate sind
unsere eigenen Paraphrasen = Interpretation. Es liegt aber eine englische
Ubersetzung vor, die wir auch zu Rate gezogen haben: The Theory of
Intuition in Husserl's Phenomenology, ibersetzt von André Orianne,
Einleitung von Richard A. Cohen, Evaston 1995: Northwestern University

Press.

5
Warum dieses Buch? Warum nicht Husserl Original? — Das Buch von
Levinas spielt eine Rolle in der Vermittlung der Phinomenologie Husserls.
Der mit Levinas gleich alte Jean-Paul Sartre (1905-1980) soll nach Lektiire
des Buches gesagt haben, alles das, was er vorhatte auszudriicken, hitte
offensichtlich Husserls schon gesagt. Drei Jahrzehnte spiter, als Levinas
Sartre zum Nobelpreis fiir Literatur 1964 brieflich gratulierte, soll Sartre
aber angeblich sich nicht an einen Levinas erinnert haben. Wie wir sehen
werden, findet sich die Sartre zugeschriebene existenzialistische
Grundformel »Existenz vor Essenz« (das Dasein sei wesentlicher als das
Wesen) aus den frithen 1940er Jahren schon in dem Buch des 24-Jahrigen
von 1930. Wichtiger aber noch ist uns, dass Levinas die Phinomenologie
Husserls zur duflersten Konsequenz gefithrt hat in seiner Philosophie,
welche die Suche Husserls nach den Kontaktmoglichkeiten zur realen Welt

zu einer Spurensuche nach dem »Andren« ausbaut.



Auch Jacques Derrida (1930-2004), der gerade erst geboren wurde, als das

Buch erschien, weist darauf hin, wie wichtig es fiir ihn war.d

6
Vorgehen. — Wir haben aus dem zentralen fiinften Kapitel des Buches zur
Intuition die Stellen herausgesucht und iibersetzt, die uns besonders wichtig
sind fiir unsere eigenen theoretischen Auseinandersetzungen zu den Fragen
der Erkenntnis, der Phdnomenologie, des Umgangs mit dem Andren und
Fremden, des Kontakts mit der Welt und der Gestalttherapie, die unser
gemeinsamer Hintergrund ist. Bei jeder Passage haben wir uns gefragt: Was
macht die darin enthaltene Aussage mit uns? Was sagt, was lehrt sie uns?
Wie beriihrt sie uns? Nicht gleichlautende Interpretationen bereits bei der
Lesart des Textes und abweichende Interessen bei dessen Interpretation
haben wir weder im Prozess der gemeinsamen Arbeit iiberdeckt noch dann
im Endprodukt ausgemerzt. Die Andersheit des jeweils Andren sei zu
respektieren. Aus unserem Diskussionsprozess sind eine Prisentation im
»Berliner Gestaltsalon«, Herbst 2018, sowie die beiden vorliegenden Essays

hervorgegangen.



Edmund Husserl. — Geboren 1859 in Profdnitz (Mahren, »Kaiserthum
Oesterreich«). Stammt aus einer jidischen Tuchhéndlerfamilie. Studierte
Mathematik bei Karl Weierstraf% (1815-1897) und Leo Koenigsberger
(1837-1921), Philosophie bei Franz Brentano> (1838-1917) und Carl
Stumpfé (1848-1936). Promotion 1883. 1897 lief er sich evangelisch-
lutherisch taufen. Um 1907 stellte Husserl die von ihm entwickelte Methode

5

der »phinomenologischen Reduktion« vor.? émoyn (Epoché) = »eine

gewisse Urteilsenthaltung« als Regel fiir die Phdnomenologie. 1933 wurde
ihm — obwohl bereits emeritiert — jegliche Lehrtatigkeit untersagt.é Martin
Heidegger iibernahm den Posten des Rektors an der Universitat Freiburg
und wurde Mitglied der NSDAP. Husserl dagegen trat aus der Deutschen
Akademie aus. 1936 entzog ihm der nationalsozialistische Staat endgiiltig
die Lehrbefugnis. 1938 gestorben in Freiburg i. Br., Deutsches Reich. Der
belgische Franziskanerpater Herman Leo Van Breda (= Leo Marie Karel,
1911-1974) rettete 1938 die umfangreiche, von Husserl noch selbst fiir die
Nachwelt aufbereitete und geordnete Hinterlassenschaft, indem er sie via
»Diplomatic Bag« tiber Berlin nach Belgien schaffte und dort das Husserl-
Archiv begriindete.
8
Emmanuel Levinas. — 1905 in Kaunas, Litauen, geboren, studierte Levinas

wéhrend der 1920er Jahre in StrafSburg und Freiburg bei Edmund Husserl
(1859-1938) und Martin Heidegger (1889-1976).



Levinas erhielt 1930 die franzosische Staatsbiirgerschaft und promovierte
mit der Schrift tiber Husserls Begriff der Intuition an der Sorbonne, die fiir
das vorliegende Buch grundlegend ist; als deutscher Titel wird
verschiedentlich »Theorie der Anschauung in der Husserlschen
Phinomenologie« vorgeschlagen. Intuition = Anschauung? Wire das eine
aufklarerisch entmystifizierende oder blofy eine rein simplifizierende
Gleichung? (Zwar wird bisweilen intuition aus dem Franzésischen und
Englischen mit »Anschauung« iibersetzt, aber nur selten Anschauung ins
Franzosische oder Englische mit »intuition«. Hauptsiachlich findet sich
jene Gleichsetzung in der Kant- und Husserl-Literatur.)
1940 geriet er in deutsche Kriegsgefangenschaft. Seine Frau und seine
Tochter iiberlebten den Holocaust aufgrund eines mutigen Einsatzes eines
Freundes, der sie in einem Kloster versteckte. Die Eltern und die Briider
wurden in Litauen vom nationalsozialistischen Staat ermordet.
Nach dem zweiten Weltkrieg lehrte Levinas Philosophie an mehreren
franzésischen Hochschulen. Ebenfalls betitigte er sich als Talmudlehrer.
1995 starb er in Paris.
Das Werk von Levinas ist die Suche nach der, wie der Titel eins seiner Essays
heif3t, » Spur des Anderen <.t

9
Wortliche Grippe. — Husserl fithrt eine besondere (Un-) Art in die
Philosophie ein, seine komplexe Gedankenwelt zu beschreiben; eine Art, die
er nahen und fernen Adepten wie etwa Heidegger, Levinas und Derrida
vererbt und die der Phanomenologie bis heute ihren Charme verleiht, aber
auch ihre Anfilligkeit dafiir, in Schwulst oder in die Aneinanderreihung

nahezu sinnloser Worthiilsen zu geraten.



1. Alltagsworte. Er verwendet gelaufige Worte, schrankt sie im Sinn jedoch
nach Art einer (pseudo-)exakten Definition so stark ein, dass sie nicht mehr
ohne Weiteres intuitiv verstandlich bleiben.

2. Fremdworte. Er greift auf Fremdworte zuriick, die in der
Philosophiegeschichte mehr oder weniger gebrauchlich geworden sind, fiillt
sie dabei allerdings mit eigenen, oft von der Tradition stark abweichenden
Inhalten. Das ist fiir das Verstindnis mitunter irritierend.

3. Neologismen. Wort-Neuschopfungen von Husserl klingen nach
Alltagsworten oder nach Fremdworten und stellen sich erst bei genauem
Hinschauen als seine Neologismen heraus.

4. Synonyme. Eine weitere Irritation tritt dadurch auf, wenn Husserl seine
Gedanken in immer wieder anderen Wortkombinationen darstellt. Ob die
Synonyme Identisches aussagen oder es doch Bedeutungsnuancen gibt,
bleibt dabei oft in der Schwebe.

Verstindnis und Ubersetzung phinomenologischer Texte sind hiermit

mitunter herausfordernd.



Im Anfang seines einflussreichen Essays »La woix et le phénoméne:
Introduction au probleme du signe de la phénomenologie de Husserl« — »Die
Stimme und das Phinomen: Einfiihrung in das Problem des Zeichens in der
Phédnomenologie Husserls« — schreibt Derrida 1967, Husserl meine,
Anzeichen wiirden »nichts ausdriicken, weil sie nichts befordern«. Er fugt
es auf deutsch hinzu: sie seien »bedeutungslos« und »sinnlos«, sie seien
»einer Bedeutung oder eines Sinns beraubt«.8 Somit macht Derrida das
Wort »Anzeichen« zu einer Vokabel, die Husserl mit Bedeutung versehen
durfte, ganz abseits davon, dass es allgemeinsprachliche Bedeutung bereits
hat. Derrida meint, man konne »auf deutsch ohne Widersinn sagen, dass
ein Zeichen einer Bedeutung beraubt (bedeutungslos, nicht bedeutsam) sei«.
Dariiber darf man als ein Deutscher sehr wohl lachen.

In der Tat hat Husserl es so auch nicht gesagt in dem Text, auf den Derrida
hier sich beruft. Wenn ich etwa Anzeichen einer Grippe bei mir verspiire, ist
es moglich, dass ich gliicklicherweise doch keine Grippe kriege. Bei der
Verkniipfung von Anzeichen und dem, was das Anzeichen vermeintlich be-
deutet, habe ich mich eben geirrt. Der Logiker Husserl schlieft nun, dass
das, was das Anzeichen be-deutet, nicht zur notwendigen Definition des
Wortes gehore. Zur notwendigen Definition des Wortes gehort allerdings,
dass ich der (wie sich herausstellt: falschlichen) Meinung bin, es gebe eine
Bedeutung, eine Verkniipfung. Andererseits konnte ich die Anzeichen auch

richtig ge-deutet haben. Das Anzeichen schlieft die faktische Bedeutung

keineswegs aus.



Etwas anders verhilt es sich bei dem Wort »Ausdruck«, den Husserl unter
dem Oberbegriff »Zeichen« dem nur mittelbar iiber die subjektive
Vermutung mit einer Bedeutung verkniipften »Anzeichen« zur Seite stellt
als mit (objektiver) Bedeutung notwendig verbunden. Wenn ich also sage,
dies Symptom sei Ausdruck meiner Krankheit, so gehe ich von einer
objektiven Gegebenheit der Krankheit aus. Allerdings kann ich »auf
Deutsch ohne Widersinn sagen«, dass das Symptom ein »Anzeichen« der
Krankheit sei. Die Worte »Anzeichen« und »Ausdruck« haben
alltagssprachlich zwar einen Bedeutungsunterschied, jedoch auch eine grofle
Flache der Uberschneidung, die fur viele Fille eine Austauschbarkeit
ermOglicht. Ganz zu schweigen davon, dass ich auch sagen kann,
»Anzeichen« sei ein »Ausdruck« - anstatt ein »Wort« - fiir die
vermutete Verkniipfung eines »Zeichens« mit einer Tatsache oder einem

kommenden Ereignis.

10
»Vermoge der Intentionalitit? bezeichnet das Wort etwas,m ist der
Ausdruck mehr als ein bloSer Wortlaut L Er meint12 etwas,l?’- und indem

er es14 meint, bezieht er sich auf Gegenstéindliches.«lsl

Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, 111, S. 37.

Zitiert bei Levinas, S. 102: »Gréce  cette intentionalité, 1 le mot signifie
quelque chose, 'expression est plus qu'un simple son verbal. Elle est pensée
de quelque chose (er meint etwas), et, comme telle, se rapporte a I'objet (auf

Gegenstindliches).«



Husserl im Kontext (die von Levinas zitierte Stelle ist fett markiert):



