


Besuchen Sie uns im Internet, wo wir Ihnen das gesamte Spektrum unserer

edition g. vorstellen: editiongpunkt.de

edition g.

1xx Theorie

2xx Poesie

3xx Historie

4xx Therapie

Stefan Blankertz | 1956 | »Wortmetz« | Lyrik und Politik für Toleranz und

gegen Gewalt. 

Cornelia Muth | Professorin für Pädagogische Anthropologie an der

Fachhochschule Bielefeld. Gestaltpädagogin.



STEFAN BLANKERTZ

CORNELIA MUTH 

Husserls Intuition und Levinas’ Beitrag

edition g.

404



ORIGINALAUSGABE

404 edition g.

Herstellung und Verlag: BoD – Books on Demand, Norderstedt

© 2018 by Cornelia Muth und Stefan Blankertz

Umschlag unter Verwendung des Bildes »Selbstportrait« von Paula Modersohn-Becker, Öltempera

auf Pappe und Papier, ca. 1906-07 (The Yorck Project, gemeinfrei via Wikipedia)

Herausgeber der edition g. Stefan Blankertz editiongpunkt.de

Alle Rechte vorbehalten

ISBN 978-3-7528-0840-7



INHALT

Prolegomena

CORNELIA MUTH

MEIN WEG ZUR INTUITION

STEFAN BLANKERTZ

FÜR DEN NEUEN ANTIKOLONIALISMUS 

Auf der Spur der Intuition zum Frieden mit dem Andren

XI Sinn-Thesen

Postskript: Performativität & Gewalt

Literaturverzeichnis



Das »Bewusstsein begleitet immer unsere gegenwärtigen Empfindungen

und Vorstellungen, wenn sie deutlich genug sind, und eben dadurch ist jeder

für sich, was man im reflexiven Sinn ein Selbst nennt (soi-même). So weit

sich das Bewusstsein über die Handlungen und Gedanken der

Vergangenheit erstreckt, ebenso weit reicht auch die Identität der Person,

und das Selbst ist in diesem Augenblick dasselbe als damals.«

Gottfried Wilhelm Leibnitz, 1704.

1

»Statt ›Ich‹ müsste ich vielleicht besser immer sagen ›Selbst‹. […] Das Ich

ist wesensmässig auf jedes abgegrenzte Erlebnis […] bezogen. […] Das Selbst

aber [… ist …] das ›durchgehend‹ Identische.«

Edmund Husserl, 1921.

2

Zitiert bei Husserl in einer Notiz vom Juni 1921 (Husserliana, Band 14, 1973, S. 48).

Das Zitat von Leibnitz nutzt Husserls als Begründung für diese Aussage.



Prolegomena

1

Intuition: Die lexikalischen Definitionen. — »Eingebung«, Ahnung;

(plötzliches) ahnendes Erfassen; Erkenntnis (eines Sachverhalts oder

komplexen Vorgangs) ohne wissenschaftliche Methodik. Gedanken- oder

Geistesblitz. Bauchgefühl. Unmittelbares, nicht auf reflektierendes Denken

basiertes Erkennen. Die »Fähigkeit«, impulsiv und »unterbewusst« zu

entscheiden und zu handeln. (»Fähigkeit« legt eine rein positive Bedeutung

zugrunde. Jedoch können intuitive Entscheidungen auch falsch sein. Wenn

solche Entscheidungen dann als »Fehler« charakterisiert werden, stellt dies

jedoch den Intuitions-Begriff in Frage. Denn ein Fehler setzt eine bewusste

Handlung und ein überlegtes Entscheiden voraus.)

2



Intuition: Verschiedene philosophische Verwendungen. — In der

scholastischen Philosophie bedeutet das lateinische intuitio »durch Schauen

(d.h. nicht durch Denken) erworbene Kenntnis«. Immanuel Kant

verwendet das Eigenschaftswort »intuitiv« als »gefühlsmäßig, instinktiv

erfassend, auf Eingebung zurückgehend«. »Intuitionismus« ist allerdings

meist eher eine Zuschreibung als eine Selbstbezeichnung für eine Reihe von

erkenntnistheoretischen Ansätzen, die auf Evidenz (Augenscheinlichkeit),

Introspektion (Innenschau) oder apriorischem Wissen (Wissen, das von

Erfahrung und Wahrnehmung nicht abhängig ist) basieren wie etwa: René

Descartes (1596-1650), Thomas Reid (1710-1796), gar Immanuel Kant

(1724-1804), Edmund Husserl (1859-1938), Henri Bergson (1859-1941) und

Martin Heidegger (1889-1976), gar Theodor W. Adorno (1903-1969). Auch

in der Mathematik gibt es eine Richtung des Intuitionismus. Als

Gegenansätze werden z.B. Empirismus ( John Locke, 1632-1704),

Skeptizismus (David Hume, 1711-1776), Sensualismus (Étienne Bonnot de

Condillac, 1740-1780) angesehen. Es besteht also kein prinzipieller

Gegensatz des Intuitionismus zum Rationalismus, eher noch zählen die

Rationalisten philosophiegeschichtlich zur intuitiven Schule.

3

Intuition: Etymologie. — Im 18. Jahrhundert entlehnt aus dem

lateinischen intuitio (Genitiv intuitionis) für »das Erscheinen des Bildes im

Spiegel«; spätlateinisch »geistiges Schauen«, intuitus »Ansehen, Blick,

Hinsicht, Rücksicht«; lateinisch  intueri  »etwas genau ansehen, etwas

geistig betrachten«.



4

Das Buch. — Emmanuel Levinas, Théorie de l’intuition dans la

phénoménologie de Husserl (1930), Paris 2010: Vrin. Levinas war zur Zeit der

Abfassung des Buches über Husserl also gerade 24 Jahre alt. Von dem Buch

gibt es derzeit noch keine deutsche Übersetzung. Alle deutschen Zitate sind

unsere eigenen Paraphrasen = Interpretation. Es liegt aber eine englische

Übersetzung vor, die wir auch zu Rate gezogen haben: The Theory of

Intuition in Husserl’s Phenomenology, übersetzt von André Orianne,

Einleitung von Richard A. Cohen, Evaston 1995: Northwestern University

Press.

5

Warum dieses Buch? Warum nicht Husserl Original?  — Das Buch von

Levinas spielt eine Rolle in der Vermittlung der Phänomenologie Husserls.

Der mit Levinas gleich alte Jean-Paul Sartre (1905-1980) soll nach Lektüre

des Buches gesagt haben, alles das, was er vorhatte auszudrücken, hätte

offensichtlich Husserls schon gesagt. Drei Jahrzehnte später, als Levinas

Sartre zum Nobelpreis für Literatur 1964 brieflich gratulierte, soll Sartre

aber angeblich sich nicht an einen Levinas erinnert haben. Wie wir sehen

werden, findet sich die Sartre zugeschriebene existenzialistische

Grundformel »Existenz vor Essenz« (das Dasein sei wesentlicher als das

Wesen) aus den frühen 1940er Jahren schon in dem Buch des 24-Jährigen

von 1930. Wichtiger aber noch ist uns, dass Levinas die Phänomenologie

Husserls zur äußersten Konsequenz geführt hat in seiner Philosophie,

welche die Suche Husserls nach den Kontaktmöglichkeiten zur realen Welt

zu einer Spurensuche nach dem »Andren« ausbaut.



Auch Jacques Derrida (1930-2004), der gerade erst geboren wurde, als das

Buch erschien, weist darauf hin, wie wichtig es für ihn war.

1

6

Vorgehen. — Wir haben aus dem zentralen fünften Kapitel des Buches zur

Intuition die Stellen herausgesucht und übersetzt, die uns besonders wichtig

sind für unsere eigenen theoretischen Auseinandersetzungen zu den Fragen

der Erkenntnis, der Phänomenologie, des Umgangs mit dem Andren und

Fremden, des Kontakts mit der Welt und der Gestalttherapie, die unser

gemeinsamer Hintergrund ist. Bei jeder Passage haben wir uns gefragt: Was

macht die darin enthaltene Aussage mit uns? Was sagt, was lehrt sie uns?

Wie berührt sie uns? Nicht gleichlautende Interpretationen bereits bei der

Lesart des Textes und abweichende Interessen bei dessen Interpretation

haben wir weder im Prozess der gemeinsamen Arbeit überdeckt noch dann

im Endprodukt ausgemerzt. Die Andersheit des jeweils Andren sei zu

respektieren. Aus unserem Diskussionsprozess sind eine Präsentation im

»Berliner Gestaltsalon«, Herbst 2018, sowie die beiden vorliegenden Essays

hervorgegangen.

7



Edmund Husserl. — Geboren 1859 in Proßnitz (Mähren, »Kaiserthum

Oesterreich«). Stammt aus einer jüdischen Tuchhändlerfamilie. Studierte

Mathematik bei Karl Weierstraß

2

 (1815-1897) und Leo Koenigsberger

(1837-1921), Philosophie bei Franz Brentano

3

 (1838-1917) und Carl

Stumpf

4

 (1848-1936). Promotion 1883. 1897 ließ er sich evangelisch-

lutherisch taufen. Um 1907 stellte Husserl die von ihm entwickelte Methode

der »phänomenologischen Reduktion« vor.

5

 ἐποχή (Epoché) = »eine

gewisse Urteilsenthaltung« als Regel für die Phänomenologie. 1933 wurde

ihm – obwohl bereits emeritiert – jegliche Lehrtätigkeit untersagt.

6

 Martin

Heidegger übernahm den Posten des Rektors an der Universität Freiburg

und wurde Mitglied der NSDAP. Husserl dagegen trat aus der Deutschen

Akademie aus. 1936 entzog ihm der nationalsozialistische Staat endgültig

die Lehrbefugnis. 1938 gestorben in Freiburg i. Br., Deutsches Reich. Der

belgische Franziskanerpater Herman Leo Van Breda (= Leo Marie Karel,

1911-1974) rettete 1938 die umfangreiche, von Husserl noch selbst für die

Nachwelt aufbereitete und geordnete Hinterlassenschaft, indem er sie via

»Diplomatic Bag« über Berlin nach Belgien schaffte und dort das Husserl-

Archiv begründete.

8

Emmanuel Levinas. — 1905 in Kaunas, Litauen, geboren, studierte Levinas

während der 1920er Jahre in Straßburg und Freiburg bei Edmund Husserl

(1859-1938) und Martin Heidegger (1889-1976).



Levinas erhielt 1930 die französische Staatsbürgerschaft und promovierte

mit der Schrift über Husserls Begriff der Intuition an der Sorbonne, die für

das vorliegende Buch grundlegend ist; als deutscher Titel wird

verschiedentlich »Theorie der Anschauung in der Husserlschen

Phänomenologie« vorgeschlagen. Intuition = Anschauung? Wäre das eine

aufklärerisch entmystifizierende oder bloß eine rein simplifizierende

Gleichung? (Zwar wird bisweilen intuition aus dem Französischen und

Englischen mit »Anschauung« übersetzt, aber nur selten Anschauung  ins

Französische oder Englische mit »intuition«. Hauptsächlich findet sich

jene Gleichsetzung in der Kant- und Husserl-Literatur.)

1940 geriet er in deutsche Kriegsgefangenschaft. Seine Frau und seine

Tochter überlebten den Holocaust aufgrund eines mutigen Einsatzes eines

Freundes, der sie in einem Kloster versteckte. Die Eltern und die Brüder

wurden in Litauen vom nationalsozialistischen Staat ermordet.

Nach dem zweiten Weltkrieg lehrte Levinas Philosophie an mehreren

französischen Hochschulen. Ebenfalls betätigte er sich als Talmudlehrer.

1995 starb er in Paris.

Das Werk von Levinas ist die Suche nach der, wie der Titel eins seiner Essays

heißt, »Spur des Anderen«.

7

9

Wörtliche Grippe. — Husserl führt eine besondere (Un-) Art in die

Philosophie ein, seine komplexe Gedankenwelt zu beschreiben; eine Art, die

er nahen und fernen Adepten wie etwa Heidegger, Levinas und Derrida

vererbt und die der Phänomenologie bis heute ihren Charme verleiht, aber

auch ihre Anfälligkeit dafür, in Schwulst oder in die Aneinanderreihung

nahezu sinnloser Worthülsen zu geraten.



1. Alltagsworte. Er verwendet geläufige Worte, schränkt sie im Sinn jedoch

nach Art einer (pseudo-)exakten Definition so stark ein, dass sie nicht mehr

ohne Weiteres intuitiv verständlich bleiben.

2. Fremdworte. Er greift auf Fremdworte zurück, die in der

Philosophiegeschichte mehr oder weniger gebräuchlich geworden sind, füllt

sie dabei allerdings mit eigenen, oft von der Tradition stark abweichenden

Inhalten. Das ist für das Verständnis mitunter irritierend.

3. Neologismen. Wort-Neuschöpfungen von Husserl klingen nach

Alltagsworten oder nach Fremdworten und stellen sich erst bei genauem

Hinschauen als seine Neologismen heraus.

4. Synonyme. Eine weitere Irritation tritt dadurch auf, wenn Husserl seine

Gedanken in immer wieder anderen Wortkombinationen darstellt. Ob die

Synonyme Identisches aussagen oder es doch Bedeutungsnuancen gibt,

bleibt dabei oft in der Schwebe.

Verständnis und Übersetzung phänomenologischer Texte sind hiermit

mitunter herausfordernd.



Im Anfang seines einflussreichen Essays »La oix et le phénomène:

Introduction au problème du signe de la phénomenologie de Husserl« – »Die

Stimme und das Phänomen: Einführung in das Problem des Zeichens in der

Phänomenologie Husserls« – schreibt Derrida 1967, Husserl meine,

Anzeichen würden »nichts ausdrücken, weil sie nichts befördern«. Er fügt

es auf deutsch hinzu: sie seien »bedeutungslos« und »sinnlos«, sie seien

»einer Bedeutung oder eines Sinns beraubt«.

8

 Somit macht Derrida das

Wort »Anzeichen« zu einer Vokabel, die Husserl mit Bedeutung versehen

durfte, ganz abseits davon, dass es allgemeinsprachliche Bedeutung bereits

hat. Derrida meint, man könne »auf deutsch ohne Widersinn sagen, dass

ein Zeichen einer Bedeutung beraubt (bedeutungslos, nicht bedeutsam) sei«.

Darüber darf man als ein Deutscher sehr wohl lachen.

In der Tat hat Husserl es so auch nicht gesagt in dem Text, auf den Derrida

hier sich beruft. Wenn ich etwa Anzeichen einer Grippe bei mir verspüre, ist

es möglich, dass ich glücklicherweise doch keine Grippe kriege. Bei der

Verknüpfung von Anzeichen und dem, was das Anzeichen vermeintlich be-

deutet, habe ich mich eben geirrt. Der Logiker Husserl schließt nun, dass

das, was das Anzeichen be-deutet, nicht zur notwendigen Definition des

Wortes gehöre. Zur notwendigen Definition des Wortes gehört allerdings,

dass ich der (wie sich herausstellt: fälschlichen) Meinung bin, es gebe eine

Bedeutung, eine Verknüpfung. Andererseits könnte ich die Anzeichen auch

richtig ge-deutet haben. Das Anzeichen schließt die faktische Bedeutung

keineswegs aus.



Etwas anders verhält es sich bei dem Wort »Ausdruck«, den Husserl unter

dem Oberbegriff »Zeichen« dem nur mittelbar über die subjektive

Vermutung mit einer Bedeutung verknüpften »Anzeichen« zur Seite stellt

als mit (objektiver) Bedeutung notwendig verbunden. Wenn ich also sage,

dies Symptom sei Ausdruck meiner Krankheit, so gehe ich von einer

objektiven Gegebenheit der Krankheit aus. Allerdings kann ich »auf

Deutsch ohne Widersinn sagen«, dass das Symptom ein »Anzeichen« der

Krankheit sei. Die Worte »Anzeichen« und »Ausdruck« haben

alltagssprachlich zwar einen Bedeutungsunterschied, jedoch auch eine große

Fläche der Überschneidung, die für viele Fälle eine Austauschbarkeit

ermöglicht. Ganz zu schweigen davon, dass ich auch sagen kann,

»Anzeichen« sei ein »Ausdruck« – anstatt ein »Wort« –  für die

vermutete Verknüpfung eines »Zeichens« mit einer Tatsache oder einem

kommenden Ereignis.

10

»Vermöge der Intentionalität

9

 bezeichnet das Wort etwas,

10

 ist der

Ausdruck mehr als ein bloßer Wortlaut.

11

 Er meint

12

 etwas,

13

 und indem

er es

14

 meint, bezieht er sich auf Gegenständliches.«

15

 

Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, II1, S. 37.

Zitiert bei Levinas, S. 102: »Grâce à cette intentionalité,

16

 le mot signifie

quelque chose, l’expression est plus qu’un simple son verbal. Elle est pensée

de quelque chose (er meint etwas), et, comme telle, se rapporte à l’objet (auf

Gegenständliches).« 



Husserl im Kontext (die von Levinas zitierte Stelle ist fett markiert):


