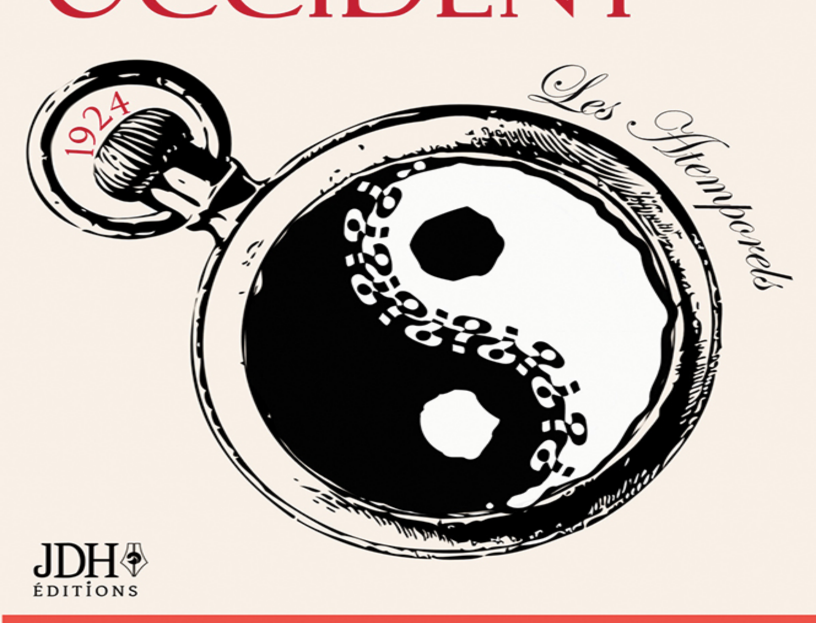
# René GUÉNON ORIENT ET OCCIDENT



### Les Atemporels

Qu'il s'agisse d'œuvres du vingtième siècle, du dixneuvième, du dix-huitième ou encore plus tôt...

Qu'il s'agisse d'essais, de récits, de romans, de pamphlets...

Ces œuvres ont marqué leur époque, leur contexte social, et elles sont encore structurantes dans la pensée et la société d'aujourd'hui.

La collection « Les Atemporels » de JDH Éditions, réunit un choix de ces œuvres qui ne vieillissent pas, qui ont une date de publication (indiquée sur la couverture) mais pas de date de péremption. Car elles seront encore lues et relues dans un siècle.

La plupart de ces atemporels sont préfacés par un auteur ou un penseur contemporain.

### **PRÉFACE**

#### **BIBLIOGRAPHIE**

#### **AVANT-PROPOS**

PREMIÈRE PARTIE: Illusions occidentales

CHAPITRE I : Civilisation et progrès

CHAPITRE II: La superstition de la science

CHAPITRE III: La superstition de la vie

CHAPITRE IV : Terreurs chimériques et dangers réels

DEUXIÈME PARTIE : Possibilités de rapprochement

CHAPITRE I: Tentatives infructueuses CHAPITRE II: L'accord sur les principes

CHAPITRE III : Constitution et rôle de l'élite

CHAPITRE IV: Entente et non-fusion

**CONCLUSION** 

**ADDENDUM** 

## **PRÉFACE**

L'opposition ou la différence ?

Je reprends René Guénon : « Si les Occidentaux reconnaissaient que tout n'est pas à dédaigner dans les autres civilisations pour la seule raison qu'elles diffèrent de la leur, rien ne les empêcherait plus d'étudier ces civilisations comme elles doivent l'être. » Cette affirmation, dans le premier chapitre d'*Orient et Occident*, martelée tout au long des pages est un des thèmes récurrents de sa pensée.

De fil en aiguille, l'auteur remet en question le sens même du mot « civilisation¹ » auquel notre progrès est étroitement attaché et dont l'Occident est le concepteur. Ce terme générique qui n'a pas plus de deux siècles d'existence, né à l'époque de l'émergence du matérialisme et devant porter l'avancée progressiste de l'Europe, ne serait de facto qu'une hypocrisie.

Cette interprétation m'a fait penser à la déclaration de monsieur Cocteau lors de l'enregistrement filmé de 1962, Jean Cocteau s'adresse à l'an 2000 : « Il est possible que le Progrès soit le développement d'une erreur... »

Au fil des pages, René Guénon pose les questions, instille ses réponses. L'erreur est-elle dans le commencement ? L'auteur met en cause l'héritage de l'Antiquité grécoromaine parangon de notre culture, qui ne représentait qu'une partie du monde et que nous avons pris pour un tout.

Il ajoute que le progrès moral, l'exagération du progrès matériel, l'arrivée chaotique de l'ordre sentimental n'ont pas suffi, à l'évidence, à susciter ni à asseoir le progrès intellectuel, puisque la raison en est absente. Notre incompréhension des cultures orientales n'est pas nouvelle

pour lui. L'assise de cette affirmation est déterminante, vérité assénée : les Occidentaux ne sachant juger l'Orient qu'en fonction de leurs propres paramètres moraux et civilisationnels ne peuvent le comprendre.

René Guénon parle même de déchéance, arguant que le développement matériel est à l'inverse de l'intellectualité pure. (« Qui s'enfonce dans l'un, s'éloigne nécessairement de l'autre<sup>2</sup>. ») En clair, le progrès matériel ne vaudrait pas ce qu'il nous ferait perdre.

Le constat est simple : l'affaiblissement de l'intellectualité pure, l'exagération du matériel et du sentimental ramènent la civilisation occidentale à une anomalie, une inhumanité dont elle ne peut se désengluer... car il lui manquerait le socle, le fondement d'une genèse humaine d'ordre supérieur.

Nous arrivons là à une différence fondamentale et systémique entre l'Occident et l'Orient, antinomie que dénonce René Guénon.

De la supériorité imaginaire que l'Occident s'attribue, à tort d'après Guénon, s'ensuit le besoin d'imposer à d'autres cultures, donc à l'Orient, notre propre doxa.

L'inverse n'est pas.

La sagesse orientale traditionnelle d'essence purement intellectuelle pour autant qu'elle existe encore, (nous sommes en 1924) reconnaît que l'être humain est beaucoup plus et beaucoup moins que ne le croient les Occidentaux.

Impossible de ne pas se poser la question de savoir ce que dirait aujourd'hui notre essayiste au vu de l'acharnement de la Chine, de l'Inde et consorts asiatiques à rejoindre les paradigmes occidentaux, et à les adopter.

Si, au temps de René Guénon, toutes les tentatives de rapprochement entre Orient et Occident ont échoué, parce qu'entreprises au profit du monde occidental, l'auteur n'en rejette pas l'idée pour autant. Il l'envisage à la condition que ces deux parties du monde s'entendent à se rapprocher

pour l'essentiel sur le terrain intellectuel, l'Occident faisant les premiers pas. Étant entendu que l'intellectualité orientale bâtie sur la métaphysique vraie, via les traditions ancestrales, devra s'associer aux sciences modernes occidentales sans pour autant s'y corrompre.

C'est donc « L'élite » chère à Guénon, qui aurait ce rôle dans l'avenir. L'auteur d'*Orient et Occident* consacre un long chapitre à sa constitution, son rôle, les difficultés renversant par là toutes les idées préconçues à l'aube de la grande crise de 1929.

« La logique philosophique n'est qu'un amoindrissement de la logique traditionnelle » écrit-il dans les dernières pages d'*Orient et Occident*. À méditer, car c'est là une des sources de sa pensée, de sa logique, voire de sa philosophie.

René Guénon, né en 1886 en France, mourra en 1951 en Égypte. La boucle Occident-Orient sera ainsi bouclée.

Il est l'auteur de nombreux essais, de livres sur la métaphysique, le symbolisme, l'ésotérisme, et la critique du progrès. Son œuvre oppose l'Orient et l'Occident qu'il considère comme deux mondes quasiment irréconciliables, le premier étant nourri d'esprit traditionnel, le second étant corrompu par le progrès, la civilisation, le matérialisme.

Peut-on encore l'affirmer de nos jours ?

Cet ouvrage d'un écrivain qui a passé sa vie à étudier ses contemporains, à tenter de les comprendre, a le grand mérite de poser des questions brûlantes d'actualité... À chacun de ses nombreux lecteurs d'apporter sa pierre ou sa réponse.

Lire, questionner, réfléchir, comprendre, écrire... Ces vocables à la portée de chacun d'entre nous montrent les chemins à choisir, pourquoi pas à suivre, et restent à ce jour le grand message, l'héritage intellectuel de René Guénon.

Pierre Vaude

<sup>1</sup> Intégré pour la première fois au Dictionnaire de l'Académie, 1835.
2 Orient et Occident.

# Bibliographie majeure de René Guenon



Introduction générale à l'étude des doctrines hindoues, Paris, Marcel Rivière, 1921

Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion, Paris, Nouvelle Librairie Nationale, 1921

L'Erreur spirite, Paris, Marcel Rivière, 1923

Orient et Occident, Paris, Payot, 1924

L'Ésotérisme de Dante, Paris, Ch. Bosse, 1925

L'Homme et son devenir selon le Vêdânta, Paris, Bossard, 1925

Le Roi du monde, Paris, Ch. Bosse, 1927 La Crise du monde moderne, Paris, Bossard, 1927 (puis chez Gallimard en 1946)

Autorité spirituelle et pouvoir temporel, Paris, Vrin, 1929 Le Symbolisme de la Croix, Paris, L'Anneau d'or (Véga), 1931

Les États multiples de l'être, Paris, L'Anneau d'or (Véga), 1932 La Métaphysique orientale, Paris, Éditions traditionnelles, 1939

Le Règne de la Quantité et les Signes des Temps, Paris, Gallimard, 1945

Les Principes du Calcul infinitésimal, Gallimard, 1946 Aperçus sur l'Initiation, Paris, Éditions Traditionnelles, 1946 La Grande Triade, Paris, Gallimard, 1946

#### **AVANT-PROPOS**

Rudyard Kipling a écrit un jour ces mots : East is East and West is West, and never the twain shall meet. « L'Orient est l'Orient et l'Occident est l'Occident, et les deux ne se rencontreront jamais. » Il est vrai que, dans la suite du texte, il modifie cette affirmation, admettant que « la différence disparaît lorsque deux hommes forts se trouvent face à face après être venus des extrémités de la terre », mais, en réalité, même cette modification n'est pas très satisfaisante, car il est fort peu probable qu'il ait songé là à une « force » d'ordre spirituel. Quoi qu'il en soit, l'habitude est de citer le premier vers isolément, comme si tout ce qui restait dans la pensée du lecteur était l'idée de la différence insurmontable exprimée dans ce vers ; on ne peut douter que cette idée représente l'opinion de la plupart des Européens, et on y sent percer tout le dépit du conquérant qui est obligé d'admettre que ceux qu'il croit avoir vaincus et soumis portent en eux quelque chose sur quoi il ne saurait avoir aucune prise. Mais, quel que soit le sentiment qui peut avoir donné naissance à une telle opinion, ce qui nous intéresse avant tout, c'est de savoir si elle est fondée, ou dans quelle mesure elle l'est. Assurément, à considérer l'état actuel des choses, on trouve de multiples indices qui semblant la justifier ; et pourtant, si nous entièrement de cet avis, si nous pensions qu'aucun rapprochement n'est possible et ne le sera jamais, nous n'aurions pas entrepris d'écrire ce livre.

Nous avons conscience, plus que personne autre peutêtre, de toute la distance qui sépare l'Orient et l'Occident, l'Occident moderne surtout ; du reste, dans notre Introduction générale à l'étude des doctrines hindoues, nous avons particulièrement insisté sur les différences, à tel point

que certains ont pu croire à quelque exagération de notre part. Nous sommes cependant persuadé que nous n'avons rien dit qui ne fût rigoureusement exact : et nous envisagions en même temps, dans notre conclusion, les conditions d'un rapprochement intellectuel qui, pour être vraisemblablement assez lointain, ne nous en apparaît pas moins comme possible. Si donc nous nous élevions contre fausses assimilations qu'ont tentées Occidentaux, c'est qu'elles ne sont pas un des moindres obstacles qui s'opposent à ce rapprochement : quand on part d'une conception erronée, les résultats vont souvent à l'encontre du but qu'on s'est proposé. En refusant de voir les choses telles qu'elles sont et de reconnaître certaines différences présentement irréductibles, on se condamne à ne rien comprendre de la mentalité orientale, et ainsi on ne fait qu'aggraver et perpétuer les malentendus, alors qu'il faudrait s'attacher avant tout à les dissiper. Tant que les Occidentaux s'imagineront qu'il n'existe qu'un seul type d'humanité, qu'il n'y a qu'une « civilisation » à divers degrés de développement, nulle entente ne sera possible. La vérité, c'est qu'il y a des civilisations multiples, se déployant dans des sens fort différents, et que celle de l'Occident moderne présente des caractères qui en font une exception assez singulière. On ne devrait jamais parler de supériorité ou d'infériorité d'une façon absolue, préciser sous quel rapport on envisage les choses que l'on veut comparer, en admettant même qu'elles soient effectivement comparables. Il n'y a pas de civilisation qui soit supérieure aux autres sous tous les rapports, parce qu'il n'est pas possible à l'homme d'appliquer également, et à la fois, son activité dans toutes les directions, et parce qu'il y a des développements qui apparaissent comme véritablement incompatibles. Seulement, il est permis de penser qu'il y a une certaine hiérarchie à observer, et que les choses de l'ordre intellectuel, par exemple, valent plus que celles de l'ordre matériel ; s'il en est ainsi, une civilisation qui se

montre inférieure sous le premier rapport, tout en étant incontestablement supérieure sous le second, se trouvera encore désavantagée dans l'ensemble, quelles que puissent être les apparences extérieures ; et tel est le cas de la civilisation occidentale, si on la compare aux civilisations orientales. Nous savons bien que cette façon de voir choque la grande majorité des Occidentaux, parce qu'elle est contraire à tous leurs préjugés ; mais, toute question de supériorité à part, qu'ils veuillent bien admettre du moins que les choses auxquelles ils attribuent la plus grande importance n'intéressent pas forcément tous les hommes au même degré, que certains peuvent même les tenir pour parfaitement négligeables, et qu'on peut faire preuve d'intelligence autrement qu'en construisant des machines. Ce serait déjà quelque chose si les Européens arrivaient à comprendre cela et se comportaient en conséquence ; leurs relations avec les autres peuples s'en trouveraient quelque peu modifiées, et d'une façon fort avantageuse pour tout le monde.

Mais ce n'est que le coté le plus extérieur de la question : si les Occidentaux reconnaissaient que tout n'est pas forcément à dédaigner dans les autres civilisations pour la seule raison qu'elles diffèrent de la leur, rien ne les empêcherait plus d'étudier ces civilisations comme elles doivent l'être, nous voulons dire sans parti pris de dénigrement et sans hostilité préconçue ; et alors certains d'entre eux ne tarderaient peutêtre pas à s'apercevoir, par cette étude, de tout ce qui leur manque à eux-mêmes, purement intellectuel. point de vue surtout au Naturellement, supposons que ceux-là nous parvenus, dans une certaine mesure tout au moins, à la compréhension véritable de l'esprit des différentes civilisations, ce qui demande autre chose que des travaux de simple érudition ; sans doute, tout le monde n'est pas apte à une telle compréhension, mais, si quelques-uns le sont, comme c'est probable malgré tout, cela peut suffire

pour amener tôt ou tard des résultats inappréciables. Nous avons déjà fait allusion au rôle que pourrait jouer une élite intellectuelle, si elle arrivait à se constituer dans le monde occidental, où elle agirait à la façon d'un « ferment » pour préparer et diriger dans le sens le plus favorable une transformation mentale qui deviendra inévitable un jour ou l'autre, qu'on le veuille ou non. Certains commencent d'ailleurs à sentir plus ou moins confusément que les choses ne peuvent continuer à aller indéfiniment dans le même sens, et même à parler, comme d'une possibilité, d'une « faillite » de la civilisation occidentale, ce que nul n'aurait osé faire il y a peu d'années ; mais les vraies causes qui peuvent provoguer cette faillite semblent encore leur échapper en grande partie. Comme ces causes sont précisément, en même temps, celles qui empêchent toute entente entre l'Orient et l'Occident, on peut retirer de leur connaissance un double bénéfice : travailler à préparer cette entente, c'est aussi s'efforcer de détourner les catastrophes dont l'Occident est menacé par sa propre faute, ces deux buts se tiennent de beaucoup plus près qu'on ne pourrait le croire. Ce n'est donc pas faire œuvre de critique vaine et purement négative que de dénoncer, comme nous nous le proposons ici encore en premier lieu, les erreurs et les illusions occidentales ; il y a à cette attitude des raisons autrement profondes, et nous n'y apportons aucune intention « satirique », ce qui, du reste, conviendrait fort peu à notre caractère ; s'il en est qui ont cru voir chez nous quelque chose de ce genre, ils se sont étrangement trompés. Nous aimerions bien mieux, pour notre part, n'avoir point à nous livrer à ce travail plutôt ingrat, et pouvoir nous contenter d'exposer certaines vérités avoir iamais à nous préoccuper des fausses interprétations qui ne font que compliquer et embrouiller les questions comme à plaisir ; mais force nous est de tenir ces contingences, puisque, compte de si nous commençons par déblayer le terrain, tout ce que nous

pourrons dire risquera de demeurer incompris. Du reste, là même où nous semblons seulement écarter des erreurs ou répondre à des objections, nous pouvons cependant trouver l'occasion d'exposer des choses qui aient une portée vraiment positive; et, par exemple, montrer pourquoi certaines tentatives de rapprochement entre l'Orient et l'Occident ont échoué, n'est-ce pas déjà faire entrevoir, par contraste, les conditions auxquelles une pareille entreprise serait susceptible de réussir? Nous espérons donc qu'on ne se méprendra pas sur nos intentions, et, si nous ne cherchons pas à dissimuler les difficultés et les obstacles, si nous y insistons au contraire, c'est que, pour pouvoir les aplanir ou les surmonter, il faut avant tout les connaître. Nous ne pouvons nous arrêter à des considérations par trop secondaires, nous demander ce qui plaira ou déplaira à chacun; la question que nous envisageons est autrement sérieuse, même si l'on se borne à ce que nous pouvons appeler ses aspects extérieurs, c'est-à-dire à ce qui ne concerne pas l'ordre de l'intellectualité pure.

Nous n'entendons pas, en effet, faire ici un exposé doctrinal, et ce que nous dirons sera, d'une manière générale, accessible à un plus grand nombre que les points de vue que nous avons traités dans notre Introduction générale à l'étude des doctrines hindoues. Cependant, cet ouvrage même n'a nullement été écrit pour quelques « spécialistes » ; s'il en est que son titre a induits en erreur à cet égard, c'est parce que ces questions sont d'ordinaire l'apanage des érudits, qui les étudient d'une façon plutôt rebutante et, à nos yeux, sans intérêt véritable. Notre attitude est tout autre : il s'agit essentiellement pour nous, non d'érudition, mais de compréhension, ce qui est n'est totalement différent ce point parmi « spécialistes » que l'on a le plus de chances de rencontrer les possibilités d'une compréhension étendue et profonde, loin de là, et, sauf de bien rares exceptions, ce n'est pas sur eux qu'il faudrait compter pour former cette élite

intellectuelle dont nous avons parlé. Il en est peut-être qui ont trouvé mauvais que nous attaquions l'érudition, ou plutôt ses abus et ses dangers, quoique nous nous soyons abstenu soigneusement de tout ce qui aurait pu présenter un caractère de polémique ; mais une des raisons pour lesquelles nous l'avons fait, c'est précisément que cette érudition, avec ses méthodes spéciales, a pour effet de détourner de certaines choses ceux-là mêmes qui seraient le plus capables de les comprendre. Bien des gens, voyant qu'il s'agit des doctrines hindoues, et pensant aussitôt aux travaux de quelques orientalistes, se disent que « cela n'est pas pour eux »; or il en est certainement qui ont grand tort de penser ainsi, et à qui il ne faudrait pas beaucoup d'efforts, peut-être, pour acquérir des connaissances qui font et feront toujours défaut à ces mêmes orientalistes : l'érudition est une chose, le savoir réel en est une autre, et, s'ils ne sont pas toujours incompatibles, ils ne sont point solidaires. Assurément. nécessairement si l'érudition consentait à se tenir au rang d'auxiliaire qui doit lui revenir normalement, nous n'y trouverions plus rien à redire, puisqu'elle cesserait par là même d'être dangereuse, et qu'elle pourrait d'ailleurs avoir quelque utilité ; dans ces limites, nous reconnaîtrions donc très volontiers sa valeur relative. Il y a des cas où la « méthode historique » est légitime, nais l'erreur contre laquelle nous nous sommes élevé consiste à croire qu'elle est applicable à tout, et à vouloir en tirer autre chose que ce qu'elle peut donner effectivement ; nous pensons avoir montré ailleurs<sup>3</sup>, et sans nous mettre le moins du monde en contradiction avec nousmême, que nous sommes capable, lorsqu'il le faut, d'appliquer cette méthode tout aussi bien qu'un autre, et cela devrait suffire à prouver que nous n'avons point de parti pris. Chaque question doit être traitée suivant la méthode qui convient à sa nature ; c'est un singulier phénomène que cette confusion des divers ordres et des divers domaines dont l'Occident actuel nous donne habituellement le spectacle. En somme, il faut savoir mettre chaque chose à sa place, et nous n'avons jamais rien dit d'autre ; mais, en faisant ainsi, on s'aperçoit forcément qu'il est des choses qui ne peuvent être que secondaires et subordonnées par rapport à d'autres, en dépit des manies « égalitaires » de certains de nos contemporains ; et c'est ainsi que l'érudition, là même où elle est valable, ne saurait jamais constituer pour nous qu'un moyen, et non une fin en elle-même.

Ces quelques explications nous ont paru nécessaires pour plusieurs raisons : d'abord, nous tenons à dire ce que nous pensons d'une façon aussi nette qu'il nous est possible, et à couper court à toute méprise s'il vient à s'en produire malgré nos précautions, ce qui est à peu près inévitable. Tout en reconnaissant généralement la clarté de nos exposés, on nous a prêté parfois des intentions que nous n'avons jamais eues ; nous aurons ici l'occasion de dissiper quelques équivoques et de préciser certains points sur lesquels nous ne nous étions peutêtre pas suffisamment expliqué précédemment. D'autre part, la diversité des sujets que nous traitons dans nos études n'empêche point l'unité de la conception qui y préside, et nous tenons aussi à affirmer expressément cette unité, qui pourrait n'être pas ceux qui envisagent les apercue choses de superficiellement. Ces études sont même tellement liées entre elles que, sur bien des points que nous aborderons ici, nous aurions dû, pour plus de précision, renvoyer aux indications complémentaires qui se trouvent dans nos autres travaux ; mais nous ne l'avons fait que là où cela nous a paru strictement indispensable, et, pour tout le reste, nous nous contenterons de cet avertissement donné une fois pour toutes et d'une façon générale, afin de ne pas importuner le lecteur par de trop nombreuses références. Dans le même ordre d'idées, nous devons encore faire remarquer que, quand nous ne jugeons pas à propos de donner à l'expression de notre pensée une tournure proprement doctrinale, nous ne nous en inspirons pas moins constamment des doctrines dont nous avons compris la vérité : c'est l'étude des doctrines orientales qui nous a fait voir les défauts de l'Occident et la fausseté de maintes idées qui ont cours dans le monde moderne ; c'est là, et là seulement, que nous avons trouvé, comme nous avons eu déjà l'occasion de le dire ailleurs, des choses dont l'Occident ne nous a jamais offert le moindre équivalent.

Dans cet ouvrage pas plus que dans les autres, nous n'avons aucunement la prétention d'épuiser toutes les questions que nous serons amené à envisager ; on ne peut, à ce qu'il nous semble, nous faire grief de ne pas mettre tout dans un seul livre, ce qui nous serait d'ailleurs tout à fait impossible. Ce que nous ne ferons qu'indiquer ici, nous peut-être le reprendre et l'expliquer complètement ailleurs. si les circonstances nous le permettent ; sinon, cela pourra du moins suggérer à d'autres des réflexions qui suppléeront, d'une façon très profitable pour eux, aux développements que nous n'aurons pu apporter nous-même. Il est des choses qu'il est parfois intéressant de noter incidemment, alors même qu'on ne peut s'y étendre, et nous ne pensons pas qu'il soit préférable de les passer entièrement sous silence ; mais, connaissant la mentalité de certaines gens, nous croyons devoir avertir qu'il ne faut voir là rien d'extraordinaire. Nous ne savons que trop ce que valent les soi-disant « mystères » dont on a si souvent abusé à notre époque, et qui ne sont tels que parce que ceux qui en parlent sont les premiers à n'y rien comprendre ; il n'y a de vrai mystère que ce qui est inexprimable par sa nature même. Nous ne voulons pas prétendre, cependant, que toute vérité soit toujours également bonne àdire, et qu'il n'y ait pas des cas où une certaine réserve s'impose pour des raisons d'opportunité, ou des choses qu'il serait plus dangereux qu'utile d'exposer publiquement; mais cela ne se rencontre que dans certains

ordres de connaissance, somme toute assez restreints, et d'ailleurs, s'il nous arrive parfois de faire allusion à des choses de ce genre<sup>4</sup>, nous ne manquons pas de déclarer formellement ce qu'il en est, sans jamais faire intervenir aucune de ces prohibitions chimériques que les écrivains de quelques écoles mettent en avant à tout propos, soit pour curiosité de leurs lecteurs, soit tout provoquer la simplement pour dissimuler leur propre embarras. De tels artifices nous sont tout à fait étrangers, non moins que les fictions purement littéraires ; nous ne nous proposons que de dire ce qui est, dans la mesure où nous le connaissons, et tel que nous le connaissons. Nous ne pouvons dire tout ce que nous pensons, parce que cela nous entraînerait souvent trop loin de notre sujet, et aussi parce que la pensée dépasse toujours les limites de l'expression où on veut l'enfermer ; mais nous ne disons jamais que ce que nous pensons réellement. C'est pourquoi nous ne saurions admettre qu'on dénature nos intentions, qu'on nous fasse dire autre chose que ce que nous disons, ou qu'on cherche à découvrir, derrière ce que nous disons, nous ne savons quelle pensée dissimulée ou déguisée, qui est parfaitement imaginaire. Par contre, nous serons toujours reconnaissant à ceux qui nous signaleront des points sur lesquels il leur souhaitable de paraîtra d'avoir sulg éclaircissements, et nous nous efforcerons de leur donner satisfaction par la suite; mais qu'ils veuillent bien attendre que nous ayons la possibilité de le faire, qu'ils ne se hâtent point de conclure sur des données insuffisantes, et, surtout, qu'ils se gardent de rendre aucune doctrine responsable des imperfections ou des lacunes de notre exposé.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cela nous est arrivé effectivement à plusieurs reprises dans notre ouvrage sur L'Erreur Spirite, à propos de certaines recherches expérimentales dont l'intérêt ne semble pas compenser les inconvénients, et dont le souci de la vérité nous obligeait cependant à indiquer la possibilité.

# PREMIÈRE PARTIE Illusions occidentales

# CHAPITRE I Civilisation et progrès

La civilisation occidentale moderne apparaît dans l'histoire comme une véritable anomalie : parmi toutes celles qui nous sont connues plus ou moins complètement, cette civilisation est la seule qui se soit développée dans un sens purement matériel, et ce développement monstrueux, dont le début coïncide avec ce qu'on est convenu d'appeler la Renaissance, a été accompagné, comme il devait l'être fatalement, d'une régression intellectuelle correspondante ; nous ne disons pas équivalente, car il s'agit là de deux ordres de choses entre lesquels il ne saurait y avoir aucune commune mesure. Cette régression en est arrivée à un tel point que les Occidentaux d'aujourd'hui ne savent plus ce que peut être l'intellectualité pure, qu'ils ne soupçonnent même pas que rien de tel puisse exister; de là leur dédain, non seulement pour les civilisations orientales, mais même pour le moyen âge européen, dont l'esprit ne leur échappe quère moins complètement. Comment faire comprendre l'intérêt d'une connaissance toute spéculative à des gens pour qui l'intelligence n'est qu'un moyen d'agir sur la matière et de la plier à des fins pratiques, et pour qui la science, dans le sens restreint où ils l'entendent, vaut surtout dans la mesure où elle est susceptible d'aboutir à des applications industrielles ? Nous n'exagérons rien ; il n'y a qu'à regarder autour de soi pour se rendre compte que telle est bien la mentalité de l'immense majorité de nos contemporains ; et l'examen de la philosophie, à partir de Bacon et de Descartes, ne pourrait que confirmer encore rappellerons constatations. Nous seulement ces

Descartes a limité l'intelligence à la raison, qu'il a assigné pour unique rôle à ce qu'il croyait pouvoir appeler métaphysique de servir de fondement à la physique, et que cette physique elle-même était essentiellement destinée, dans sa pensée, à préparer la constitution des sciences appliquées, mécanique, médecine et morale, dernier terme du savoir humain tel qu'il le concevait ; les tendances qu'il affirmait ainsi ne sont-elles pas déjà celles-là mêmes qui caractérisent à première vue tout le développement du monde moderne? Nier ou ignorer toute connaissance pure et supra-rationnelle, c'était ouvrir la voie qui devait mener logiquement, d'une part, au positivisme et à l'agnosticisme, qui prennent leur parti des plus étroites limitations de l'intelligence et de son objet, et, d'autre part, à toutes les théories sentimentalistes et volontaristes, qui s'efforcent de chercher dans l'infra-rationnel ce que la raison ne peut leur donner. En effet, ceux qui, de nos jours, veulent réagir rationalisme. n'en contre acceptent le pas l'identification de l'intelligence tout entière avec la seule raison, et ils croient que celle-ci n'est qu'une faculté toute pratique, incapable de sortir du domaine de la matière ; Bergson a écrit textuellement ceci : « L'intelligence, envisagée dans ce qui en paraît être la démarche originelle, est la faculté de fabriquer des objets artificiels, en particulier des outils à faire des outils (sic), et d'en varier indéfiniment la fabrication<sup>5</sup> ». Et encore : « L'intelligence, même quand elle n'opère plus sur la matière brute, suit les habitudes qu'elle a contractées dans cette opération : elle applique des formes qui sont celles mêmes de la matière inorganisée. Elle est faite pour ce genre de travail. Seul, ce genre de travail la satisfait pleinement. Et c'est ce qu'elle exprime en disant qu'ainsi seulement elle arrive à la distinction et à la clarté<sup>6</sup> ». À ces derniers traits, on reconnaît sans peine que ce n'est point l'intelligence ellemême qui est en cause, mais tout simplement la conception