FAHIM AMIR
SCHWEIN

UND
LZEII

TIERE, POLITIK, REVOLTE
NAUTILUS FLUGSCHRIFT




FAHIM AMIR lebt als Philosoph und Autor in Wien. Amir
lehrte an Universitaten und Kunsthochschulen in Europa
und Lateinamerika; er beschaftigt sich mit den Ubergangen
von NaturKulturen und Urbanismus, Kunst und Utopie,
kolonialer Historizitat und Modernismus. Amir war war u.
a. Kurator des Live Art Festivals (Kampnagel Hamburg,
2013), einer Kunstausstellung (Secession Wien, 2014) und
eines Symposiums fur Neue Musik (Internationale
Ferienkurse  Darmstadt, 2016). Er arbeitete mit
Kunstler*innen wie Chicks on Speed, Deichkind, Ted Gaier
und Rocko Schamoni. Amir war u. a. Mitherausgeber von
Transcultural Modernisms (Sternberg Press, 2013) und
schrieb das Nachwort zur deutschen Ubersetzung von
Donna Haraways Manifest fiir Gefahrten (Merve, 2016).



Schwein und Zeit wurde mit dem osterreichischen Karl
Marx Preis geehrt, stand auf der Sachbuch-Bestenliste von
Deutschlandfunk Kultur, ZDF und Die Zeit und wurde von
Goethe-Institut und Frankfurter Buchmesse zu einem der
besten Bucher des Jahres 2019 gewahlt. Es ist ins
Englische (Between the Lines, 2020) und Persische (Elm,
2021) ubersetzt worden und erscheint 2022 in
franzosischer Ubersetzung (Editions Divergences). Ausziige
des Buches wurden 2021 am Wiener Burgtheater
aufgefuhrt.









Sofern nicht im
Literaturverzeichnis anders
angegeben, sind alle
U'bersetzungen vom Autor

Edition Nautilus GmbH
SchutzenstralSe 49 a

D - 22761 Hamburg
www.edition-nautilus.de

Alle Rechte vorbehalten

© Edition Nautilus GmbH 2018
Originalveroffentlichung
Erstausgabe September 2018
Umschlaggestaltung:

Maja Bechert
www.majabechert.de
Autorenportrat Seite 2:

© Jakob Gsollpointner

2., vom Autor aktualisierte
und erganzte Auflage
November 2021

ePub ISBN 978-3-96054-275-9


http://www.edition-nautilus.de/
http://www.majabechert.de/

INHALT

Vorwort zur zweiten Auflage
No space is innocent ¢ Corona ¢ Zur Lekture

Einleitung

Bei Tieren wird die Linke rechts * Tiere als Tater
Kollektive Korperschaften ¢ Tiere als Projektionsflachen
des Klassenkampfs ¢ Das Drama des revolutionaren
Begehrens ¢ Tiere - auch so ein Problem, das Marx nicht
gelost hat « Von Kuhen und Kuken ¢ Urlaub in Thailand und
ein neuer »Trend« unter Leichen * Wo kommen all die
Tiere her? « Wider die traurige Tiermoderne ¢ Friedrich
Engels entschuldigt sich beim Schnabeltier

Mit der Kraft der Taube: Auf alles scheillen
Slavoj Zizek, Fidel Castro & Charlie Hebdo im
Taubenschlag ¢ Tauben in Kabul und Istanbul ¢ Die Geburt
einer politischen Metapher * Engel des Fordismus ¢ Die
Militarisierung der Fassade ¢ Die visuelle Okologie des
Schmutzes » Vom Taubenvergiften « Militante Omas und
Kanax der urbanen Tierwelt

Die Schweinische Multitude: New
York/Paris/London



Hog Riots ¢ Plebs & Pork « Das Kommunistische Manifest
und der Smithfield Market ¢ Die Lage der arbeitenden
Schweine in England ¢ Multituden als widerstandige
Gemenge: Neben Staat und Volk ¢ Eine Revolte der Nerven
» Gramsci in Zeiten der Biosecurity: Schweine essen Seele
auf ¢ Du bist Teil der Losung, Teil des Problems oder Teil
der Landschaft

Renitente Schweine und die Geburt der Fabrik
Porcopolis * Die Herrschaft der Mechanisierung
Weltlabor der kapitalistischen Moderne ¢ Die Geburt des
FlielSbandes ¢ Die Schweine leisteten uber den Tod hinaus
Widerstand ¢ Vom Zerlegeband zum FlieSband ¢ Crazy
Horses: Marx, Manager, Manege ¢ Dressierte Gorillas
Der Mensch als Provinz ¢ Tiere der Migration

Neoliberale Bienen, Soli-Moskitos & Anarcho-

Termiten

Lesestoff fur den Weg in die Holle * Imperiale Insekten
Mosquito Army * Die Geburt der Segregation aus dem
Geist der Moskitobekampfung ¢ Frauen in Panama e
Faschismus und die Gottin des Fiebers ¢ Giftiger
Fortschritt * Imperial, kolonial, national, NGO ¢ Bambule
im Habitat Hamburg ¢ Nationale Echos ¢ Das politische
Heil im Termitendarm

Andere Okologien: Berghain, Ostrogene &

Vogelnester

1. September 1914 - Berghain-()kologien e Porno, Pharma,
Macht « Erregungspotenziale statt Artgerechtigkeit e
Ironischer Artenschutz ¢ Birds & Bombs ¢ Saringetti °
Verstrahlte Spiritualitat ¢ Der diskrete Charme bourgeoiser



Natur * Von Natur als Strafe zu Natur als Erlosung ¢ Dein
Korper: Tempel oder Vergnugungszentrum

Politik statt Moral

Black Hole Sun * Um Klassen besser ¢ Verkokste
Veganer*innen ¢ Utopischer Widerstand im Wiener Freibad
e Sozialrevolutionare Dreijahrige ¢ Die Gegenwart zum
Stotternbringen ¢ Erblindet! ¢ Die Dekolonisierung der
Sinne ¢ Solidaritat ist die Zartlichkeit der Spezies ¢ Die
grofSe Mitleid-Show ¢ Ein Huhn namens Gzuz ¢ Gorillas am
Hebel

Anmerkungen

Literatur



VORWORT ZUR ZWEITEN
AUFLAGE

Lass die Affen aus ‘m Zoo
Haftbefehl

Dieses Buch ist ein Pladoyer fur Leben und Kampfen in
okologisch und politisch verschmutzten Raumen. Wir leben
nach Tschernobyl und Fukushima im Zeitalter von E-
Nummern und nichtdeklarierten Inhaltsstoffen. Wie
ubernachtigte Raver mussen wir uns eingestehen: Wir sind
schon verstrahlt, es gibt kein Zuruck mehr. Doch wir sind
nicht ganz allein als urbanes Strandgut am Tag nach der
Party angespult worden. Wenn wir um uns blicken,
erkennen wir die Konturen anderer Okologien: Virtuos
singende Hormonvogel und mexikanische Nikotin-
Nestbaupraktiken hohlen die Idee einer »unberuhrten«
Natur aus. Stadttauben eignen sich als »Auslander« der
urbanen Tierwelt die Stadt an, wahrend okologische
Ordnungshuter*innen an alteren Frauen verzweifeln, die
sich nicht am Taubenfuttern hindern lassen wollen.

Hatte einst Brecht das Theaterpublikum angeherrscht:
»Glotzt nicht so romantisch«, so sollten auch wir unsere
Vorstellungen von Natur entromantisieren und politisch
mutieren lassen. Denn Kritik an Umweltzerstorung basiert
meist auf konservativen Ideen einer »jungfraulichen Natur«



oder wird in die okokapitalistische Sorge um nachhaltiges
Ressourcenmanagement transformiert.

Die Biodiversitat, um die es in dem Buch geht, ist die
der Widerstandigkeit - auch an unerwarteten Orten:
Unbeherrschte Ansammlungen von Menschen und
Schweinen widersetzten sich der Zahmung New Yorks zu
Beginn des neunzehnten Jahrhunderts. Funfzig Jahre
spater provozierten renitente Paarhufer in Chicago und
Cincinnati die Entwicklung des FlielSbands.

Die Geschichte malarioser Moskitos und die Versuche
ihrer Bekampfung werfen ein stroboskophaftes Licht auf
neokoloniale Beziehungen zwischen medizinischen und
politischen Fieberschuben. Die klimatisch unmogliche
Termitenkolonie von Hamburg lasst uns uber die
Bedeutung von Lebensraumen und deren Invasion
nachdenken.

No space is innocent

Wahrend sich in der biofleischgewordenen Idee von
Artgerechtigkeit Vorstellungen des guten Lebens mit
Bildern des schonen Lebens verbinden, geht es hier um
etwas anderes. Tiere und Menschen werden als politische
Artgenossen in den Blick genommen. Die Geschichte und
Gegenwart von Tieren werden aus einer Perspektive der
Kampfe erzahlt. Daraus kann nichtunschuldige Solidaritat
entstehen, anstatt in den paternalistischen Fallen von
Mitleidsethik und Verantwortungsrhetorik zu verharren.
Nicht um moralische Selbsterhohung oder marktformige
Imaginationen gesellschaftlicher Reform durch korrekten
Konsum geht es hier, sondern um utopische Momente und
tierliche Revolten.



Diese Verschiebung der Perspektive auf Tiere als
politische Akteure macht es moglich, ihre Bedeutung
anders als bisher gewohnt in den Blick zu nehmen. So
erscheinen Tiere nicht mehr nur als klassistische,
sexistische oder rassistische Markierungen, sondern
erweisen sich als mehr-als-menschliche diskursive Raume,
innerhalb derer sich Kampfe artikulieren. Denn Tiere teilen
nicht nur unsere Raume, sie bewohnen auch unsere
Traume.

Bei einer Publikumsdiskussion nach einer Lesung aus
Schwein und Zeit berichtete die Leiterin einer grofSen
Wohneinrichtung fur Fluchtlinge, dass es in den letzten
Jahren nicht immer einfach war, den aus dem Libanon,
Afghanistan usw. Gefluchteten »hiesige« Werte zu erklaren.
Nur eines wollte sie nie wieder horen: das hartnackige und
unverbesserliche Unverstandnis der Fluchtlinge, warum
Tauben nicht gefuttert werden durfen.

Nicht nur leben heute die meisten Menschen in Stadten,
hier wird auch die grofSte Wirtschaftsleistung erbracht und
am meisten konsumiert. Die Zukunft des Planeten wird sich
in den Stadten entscheiden. Aber weder die Natur noch die
Stadt sind fur alle gleich. Fur manche Wesen, menschliche
und nichtmenschliche, wird der Aufenthalt im offentlichen
Raum erschwert. Deshalb sind diese Zusammenhange nicht
von der Frage zu trennen: Wem gehort die Stadt? Auch
darum geht es in Schwein und Zeit. Das Buch will zu einer
Weitung unseres okologischen und politischen
Vorstellungshorizonts beitragen.

Dabei ist Humor unverzichtbar. Denn je brisanter eine
politische Frage, wie heute die der »okologischen Krisex,
desto wichtiger ist es, nicht zu verkrampfen. Wer allzu fest
zupackt, beschadigt dabei womoglich den Gegenstand und
kann aulSerdem nicht mehr loslassen.



Wir brauchen Tiere, um uns in ihnen als ahnlich oder
anders zu erkennen, so der Historiker Boria Sax: »Jedes
Tier ist eine Tradition, und zusammen bilden sie den
GrolSteil unseres Erbes als menschliche Wesen. Keinem
Tier fehlt die Menschlichkeit vollig, wie auch keine Person
jemals vollkommen menschlich ist. Fur sich selbst
genommen, sind wir Menschen einfach Klumpen
Protoplasma.«!

Sofern wir also nicht nur ein »Klumpen Protoplasmac
sein wollen, stellt sich die Frage, im Spiegelbild welcher
Wesen wir uns erkennen und verkennen wollen - nicht im
Sinn absoluter Erkenntnis, sondern im Sinn einer
provisorischen und politischen Frage. Metaphorische und
materielle = Ebenen  konnen  dabei nicht immer
auseinandergehalten werden - und mussen dies auch nicht.
Und uberhaupt: Wie soll der Spiegel beschaffen sein, in
welchem wir uns betrachten und in welchem sich die Tiere
widerspiegeln? In Schwein und Zeit ist es Sozialgeschichte
und politische Theorie auf der Grundlage eines leicht
verwilderten Kulturmarxismus.

Corona

Aus Angst vor der »Schweinegrippe« diktieren
Risikoalgorithmen schon langer das Leben der Menschen in
der Schweineindustrie. Mit dem Auftreten des neuartigen
Coronavirus 1ist es zu einer Globalisierung solcher
Biosicherheitsregeln gekommen. Dies ist kein Zufall.

Denn der Coronavirus-Erkrankung ging das Fieber der
neoliberalen Reformen und Freihandelsabkommen der
1990er Jahre voraus. Der mit diesen Reformen verbundene
Marktradikalismus fuhrte in vielen Landern zu einer



schlechter ausgestatteten offentliche
Gesundheitsversorgung sowie generell zu einem Abbau
staatlicher Regulierungen in Bereichen wie
Lebensmittelqualitat, Tierhaltung und Fleischverarbeitung.
Schrittweise wurde die profitorientierte Ausnutzung
unterschiedlicher Standards des Arbeitsrechts und des
Umweltschutzes erleichtert. So ermoglichte beispielsweise
das Nordamerikanische Freihandelsabkommen von 1994
US-Investoren die Errichtung industrialisierter
Schweinefarmen in Mexiko. Nicht lange danach, im Jahr
2009, brach dort die »Schweinegrippe« aus.

Im postmaoistischen China wiederum war die
Geflugelzucht einer der ersten Wirtschaftszweige, der fur
Marktmechanismen geoffnet wurde. In den 1990er Jahren
verdrangten GrolRkonzerne immer mehr kleine
Produzenten vom Markt. In der Folge wechselten viele
Bauern und Bauerinnen zu lokalen Vogelarten oder
ungewohnlichen  Zuchtlinien. Dazu gehorten jene
Wildganse, die im Jahr 2005 eine wesentliche Rolle beim
Ausbruch der »Vogelgrippe« spielten. Vielerorts wurde die
verarmte Landbevolkerung dazu gedrangt, auf die Haltung
oder Bejagung wilder Tiere wie Bambusratten,
Schuppentiere oder Zibetkatzen umzusatteln; letztere
gelten als die Ursprungswirte des SARS-Ausbruchs von
2002 / 2003.

In vielen Teilen Afrikas wird das Fleisch von Wildtieren
als »Buschfleisch« bezeichnet. Heute ist Buschfleisch, das
mit dem Auftreten von HIV und Ebola in Verbindung
gebracht wird, wieder stark auf dem Vormarsch. Dank der
Stralen, die ursprunglich fur den Bergbau und die
Holzwirtschaft gebaut wurden, dringen Jager immer tiefer
in die Walder vor. Die Zunahme der Jagd, des Verzehrs und
des Verkaufs von  Buschfleisch hat mit dem
Zusammenbruch der Kleinfischerei zu tun. Die Europaische



Union, China und Sudkorea haben mit ihrer industriellen
Uberfischung und dem daraus resultierenden
Zusammenbruch der Fischpopulationen an den
afrikanischen Kusten malsgeblich dazu beigetragen.

Beziehungen und Prozesse wie diese geraten aus dem
Blick, wenn in Medienberichten uber ein als »chinesisch«
bezeichnetes Virus die Aufmerksamkeit auf scheinbar
extravagante kulinarische Vorlieben und exotische »wet
markets« gelenkt wird. Letztere sind zumindest offentlich,
wahrend das, was in westlichen Schlachthofen vor sich
geht, in der Regel dem offentlichen Blick entzogen bleibt.
Im Westen werden gegenuber den Exzessen der
Landwirtschaft und der Lebensmittelindustrie gern der
lokale Markt und der kleine Bauernhof in Stellung
gebracht. Im »selbstgerechten Blick auf die Anderen«?
haben sich solche Vorstellungen schnell in das dystopische
Bildvokabular pandemischer Imaginationen verwandelt.
Vergleichbare Zusammenhange zwischen Gesellschaft,
Geschichte, @ Wirtschaft,  Alltagskultur und  Politik
aufzuzeigen, ohne die weder Natur noch die Rolle von
Tieren begriffen werden kann, ist ein Anliegen dieses
Buches.

Zur Lekture

Die Kapitel bauen aufeinander auf, dies bedeutet aber
keineswegs, dass sie in dieser Reihenfolge gelesen werden
mussen: Jedes Kapitel steht fur sich und kann nach eigenen
Interessen als Einstieg in das Buch gewahlt werden.
Wahrend Dbeispielsweise das Einleitungskapitel fur
diejenigen besonders relevant ist, die sich fur
Methodenfragen, Motivationslandschaften und biografisch-



impressionistische  Kontexte interessieren, ist das
Schlusskapitel etwas exemplarischer verfasst und bezieht
kompakt Stellung.



EINLEITUNG

Nur ein Verruckter wurde behaupten, Tiere seien politisch.
Dieser Verruckte bin ich. Vielleicht erscheint die Idee
politischer Tiere nach der Lekture dieses Buches nicht
mehr ganz so verruckt. Aber selbst wenn, ist dies
moglicherweise nicht ganz so schlimm, versicherte uns
einst eine deutsch-amerikanische Diva: Wer nicht verruckt
wird, der ist nicht normal.

Damit sind wir schon bei einer der Gewissheiten, die
dieses Buch in Zweifel zieht. Ist der sogenannte Vollbesitz
menschlicher Fahigkeiten eine unbedingte Voraussetzung
dafur, politisch zu sein, und wen schlielSt das aus?

Diese Fragen lassen sich bis zu den Ursprungen des
Wortes »politisch« zuruckverfolgen, das sich von der
altgriechischen Polis ableitet: Dabei handelte es sich um
die Bezeichnung fur das religiose und administrative
Zentrum des antiken Stadtstaates sowie fur die dort
versammelten Burger. Seit es das Wort uberhaupt gibt, war
der Ort des Politischen als ein Raum definiert, zu dem
weder Pflanzen noch Tiere, weder Sklaven noch Frauen
Zutritt hatten. Hier waren nur freie griechische Manner
zugelassen. Alle anderen wurden an den Rand der Polis
verbannt, wo sie entweder arbeiten mussten oder
aufgefressen wurden.

Im Gegensatz dazu argumentiert dieses Buch, dass es
reicht, sich der eigenen Beherrschung zu widersetzen, um
politisch aktiv zu sein. Der Raum des Widerstandigen ist



durch ein Kontinuum von Widerstandsformen
gekennzeichnet, nicht von einer »the winner takes it all«-
Situation, wo alles Menschliche politisch ist und alles
Nichtmenschliche frei davon.

Zwischen der Widerstandigkeit eines Tierknochens
gegen seine Bearbeitung und dem voll ausgewachsenen
Widerstand einer revolutionar gesinnten Organisation, die
ihre Feuertaufen in zahlreichen historischen Konflikten
bestanden  hat, gibt es ein Kontinuum  von
Widerstandsformen. Tiere sind Teil davon, so ein
wesentlicher Gedanke dieses Buches. Das bedeutet keine
Gleichmachung mit Menschen, sondern die
Herausarbeitung »partieller Verbindungen«!.

Kategorien haben ihren Sinn, denn sie ermoglichen
Orientierung. Zugleich ist sowohl die Welt selbst in
Veranderung als auch die Begriffe und Theorien, die
versuchen, sich einen Reim auf diese Welt-in-Bewegung zu
machen. Dies gilt besonders fur die Moderne: Da
Kapitalismus immer ein Neo-Kapitalismus ist, der seine
Grundlagen und Mittel unaufhorlich revolutioniert, hinkt
die  Theorie meist der  gesellschaftlich-konkreten
Veranderung hinterher. Zugleich leben wir nach wie vor im
Kapitalismus, nicht im Postkapitalismus, deshalb ist die
Aufmerksamkeit gegenuber Neuem genauso wichtig wie
strukturelle Kontinuitaten nicht aus dem Blick zu verlieren.
Hinzu kommt das Erfordernis, die Auseinandersetzung mit
wissenschaftlichen Diskursen auf der Hohe der Zeit zu
suchen, ohne sich die kritischen Haare vom Kopf wehen zu
lassen.

Angesichts des Gegenwinds neigt das kritische Denken
dazu, sich zu verharten, sich auf die Verteidigung des
einmal Erkannten zu versteifen, aus Angst, dies auch noch
zu verlieren - nachdem die gesellschaftliche Realitat wenig
Anlass zur Hoffnung auf einen Wetterwechsel gibt. Gerade



in dieser Situation ware es paradoxerweise noch wichtiger
voranzuschreiten, die adaquatesten und ermachtigendsten
Gedanken zur Funktionsweise der Gegenwart vorzulegen
und die engagiertesten Krafte der Gesellschaft um die
konsequentesten Analysen herum zu sammeln.

Zu den engagiertesten Kraften der Gesellschaft zahlen
zunehmend diejenigen, die sich auf Tiere beziehen. Die
Reaktion des Staates auf tierpolitischen Aktivismus spricht
Bande - wie im Fall des »Wiener Neustadter
Tierschutzerprozesses« und seiner beunruhigenden
Umstande.?

Immer mehr Menschen politisieren sich uber die Kritik
an der gesellschaftlichen Behandlung von Tieren. Diese
positive Entwicklung durch gesellschaftstheoretische und
sozialhistorische Analysen zu reflektieren ist Ziel dieses
Buches und ein Beitrag zu kritischer Philosophie - diese
verstand Marx, wie er es in seinem Brief an Arnold Ruge
1843 selbst ausdruckte, als »Selbstverstandigung der Zeit
uber ihre Kampfe und Wunsche«3.

Bei Tieren wird die Linke rechts

Der Umgang der DDR mit der Frage nach dem Tier, wie er
von Anett Laue in ihrem Buch Das sozialistische Tier*
erforscht wurde, konnte exemplarisch fur den bisher
vorherrschenden Umgang mit der Frage nach dem Tier in
der marxistischen Tradition stehen. Die vollstandige
Nutzbarmachung der Natur als Ziel sozialistischer Politik
umfasste selbstverstandlich Tiere als Teil ebendieser
Natur: Die Entwicklung des Broilers, d. h. des industriellen
»Brathahnchens«, wurde gefeiert; Tierschutzvereine



wurden als unerwunschter Ausdruck eines burgerlichen
Individualismus von »Hundeonkeln und Katzentanten«
aufgelost. Das war nicht nur »sachgerecht« - wie der
angemessene Umgang mit Tieren in staatssozialistischer
Diktion lautete -, sondern konnte sich auch auf Marx
berufen. Im Manifest der Kommunistischen Partei hatte
dieser es sich nicht nehmen lassen, die »Abschaffer der
Tierqualerei« zu desavouieren, die er zum »konservative[n]
oder Bourgeoissozialismus« rechnete und die seines
Erachtens danach strebten, »den sozialen Milsstanden
abzuhelfen, um den Bestand der burgerlichen Gesellschaft
zu sichern«>,

Das erste Tierschutzgesetz bekam die DDR im Oktober
1989, d. h. im letzten Monat ihres Bestehens. Dieses Gesetz
ging zwar weit uber die bundesdeutschen Bestimmungen
hinaus, doch es war zu spat: Das BRD-Tierschutzgesetz
hatte Vorrang im wiedervereinigten Deutschland. Anlass
fur den spaten Sinneswandel in der DDR war das Erstarken
der Okologiebewegung; bis dahin hatte, bis auf zwei
Anderungen, das nationalsozialistische
Reichstierschutzgesetz von 1933 gegolten.

Die beiden Anderungen betrafen zum einen die
Abschaffung des antisemitisch motivierten Schachtverbots
sowie zum anderen die Herabsetzung des StrafmalSes fur
Tierqualerei von bis zu zwei Jahren auf bis zu sechs
Monate.® Bruno Kiesler, Leiter der Abteilung
Landwirtschaft beim ZK der SED, hatte schon 1962
gemahnt: »Wir konnen doch nicht bis in den Kommunismus
mit einem Tierschutzgesetz von 1933 arbeiten.«’

Auf marxistischer Grundlage sind wir seitdem kaum
weitergekommen: Bei Tieren wird die Linke rechts. Das soll
heilsen, es gibt kaum fortschrittliche Positionsbildung, die
sich von der Hegemonie burgerlich-liberaler
Diskursbildung abhebt. Die Zeiten verlangen es jedoch:



Hatte sich Marx in einer Rezension uber die »gemuthlichen
Vereine zur Abschaffung der Thierqualerei«® lustig
gemacht, war George W. Bush das Lachen wohl langst
vergangen, als er am 27. November 2006 seine
Unterschrift unter den Animal Enterprise Terrorism Act
setzte. Dieses umstrittene Gesetz stellt alle Handlungen
»mit der Absicht, die Tatigkeiten tiernutzender
Unternehmen [>Animal Enterprises<] zu beschadigen oder
zu Dbeeinflussen«, als »Terrorismus« unter Strafe.”
Bezeichnenderweise lautet der Titel eines Buches, das die
Folgen dieses Gesetzes fur tierpolitische Aktivist*innen
beleuchtet, Green Is the New Red.!?

Tiere als Tater

Dies ist eine Streitschrift fur eine Politisierung der
Tierfrage auf der Grundlage eines leicht »verwilderten«
Marxismus. Dieses Anliegen ist dringlich, denn egal, ob es
um Jagd, Zoos, Zirkusse oder Tierversuche geht, ob Pelz,
Gansestopfleber oder Massentierhaltung zum Problem
werden, ob an Walfang, an Tiertransporten oder auch an
ganz normaler Fleischproduktion Kritik geubt wird - Tiere
erregen die Herzen so sehr wie sonst weniges. Doch
anstatt den fortschrittlichsten Kraften sozialer
Veranderung tiefergehende und weiterreichende Antworten
zu liefern, die uber burgerlich-liberale Versprechungen
hinausgehen, trotten marxistische Ansatze diesen
hinterher. Sowohl bei der Analyse der Rolle von Tieren im
Kapitalismus als auch bei der Kritik des Status quo von
Tieren in konkreten Gesellschaften erinnert die Linke oft
an eine traurig-ratlose Arrieregarde.



Dies gilt umso mehr fur den Marxismus, der sich bei
Tieren nie von burgerlich-liberalen Diskursen emanzipiert
hat - wenn er uberhaupt jemals etwas Fortschrittliches zu
diesem Thema zu sagen hatte, das uber naiv verhegelte
oder idealistisch-humanistische Plattituden hinausging.
Was Paul B. Preciado uber den Feminismus sagt, gilt auch
fur die Geschichte der Arbeiter*innenbewegung. Stimmen
aus dem Inneren dieser Bewegung wurden zuerst an den
Rand gedrangt und dann vergessen, um heute »seltsam« zu
erscheinen. Im Folgenden geht es darum, einige zentrale
Grundlagen der politischen Auseinandersetzung um Tiere
zu reflektieren.

Wenn wir fur einen Moment jene hoffnungslosen
Murxist*innen, fur die der Sozialismus in der restlos
perfektionierten Beherrschung und Ausbeutung von Tieren
besteht, Dbeiseiteschieben und  Ultrahumanist*innen
ignorieren, die sich weigern, uber Tiere zu sprechen,
solange nicht alle Probleme der Menschen fur immer gelost
sind, wurden wohl die meisten Menschen zustimmen, dass
Tiere vor unbotmalSiger oder extremer Gewalt geschutzt
werden sollten.

Dabei ist die politische Frontstellung primar von zwei
unterschiedlichen Ansatzen gepragt: Zum einen gibt es den
Tierschutz, der das Los der Tiere graduell verbessern will,
und zum anderen gibt es Tierrechtler*innen und
Tierbefreier*innen, die die Abschaffung des
Eigentumsverhaltnisses Tieren gegenuber zum Ziel haben.

Aber ganz gleichgultig, ob mildtatig Tierschutzbewegte
oder militante Tierrechtsaktivist*innen - eines vereint
beide Seiten dieser Frontstellung: Tiere werden als Opfer
gedacht, denen das Elend dieser Welt zustolst. Diesen
archimedischen Punkt nehmen auch zeitgenossische
Moralphilosophien ein, wenn sie Tiere als unmundige
»moral patients« fassen, denen souverane Menschen als



»moral agents« gegenuberstehen; diese Position vertraten
auch Adorno und Horkheimer in ihrer Dialektik der
Aufklarung (1947), wo sie den Umgang mit Tieren als
wesentlichen Aspekt innerer und aulSerer
Naturbeherrschung verstanden.

Diesen vorherrschenden Positionen in der Tierfrage wird
hier ein anderer Blickwinkel gegenubergestellt: Hier geht
es darum, die Geschichte der Tiere als Teil von
Klassengesellschaften aus einer Perspektive der Kampfe zu
denken. Hat Marx die Hegelsche Dialektik vom Kopf auf die
Fulse gestellt, wie es gemeinhin heilst, so ist es damit noch
nicht getan - sie muss auf die Hufe und Pfoten gestellt
werden.

Ich schlage vor, Tiere als politische Akteure des
Widerstands zu fassen und tierlichen Widerstand als Motor
fur die Modernisierung kapitalistischer Produktionsformen
zu verstehen. Tiere werden hier nicht als halb so intelligent
oder ein Viertel so kreativ wie Menschen gefasst, wie dies
popularwissenschaftlich so gerne geschieht, nicht als
Sekundar-Entitaten ohne eigene ontologische Qualitat,
sondern als machtige Koproduzent*innen von Welt.

Der gesamte Apparat an Zaunen, Kafigen, Gehegen,
Uberwachungs- und Monitoringsystemen ist eine Antwort
auf die monstrose Akteurschaft von Tieren, sie betont ihre
weltformierende Kraft, anstatt sie stets als defizitar (zu
wenig Sprachfahigkeit, zu wenig Abstraktionsfahigkeit, zu
wenig Planungsfahigkeit usw.) zu verstehen, wie dies fur
gewohnlich passiert.

Der Widerstand der Tiere ahnelt naturlich so gar nicht
liberalen Vorstellungen zivilgesellschaftlicher Partizipation
an burgerlichen Selbstgesetzgebungsprozessen. Tiere
verfassen keine Unterschriftenlisten, starten Kkeine
Burgerinitiativen, gehen weder wahlen noch kandidieren
sie selbst. Der Widerstand von Tieren ahnelt mehr dem



Widerstand von US-Sklav*innen vor dem amerikanischen
Burgerkrieg: individuelle und kollektive
Arbeitsverweigerung, Sabotage, Flucht, Gewalt gegen ihre
Besitzer*innen. Er erinnert auch eher an Aufstande in den
Banlieues: Das Anzunden von Autos und oOffentlichen
Verkehrsmitteln, die Entglasungen und Plunderungen
erscheinen in der offentlichen Wahrnehmung ebenfalls als
»unpolitisch«, weil sie sich nicht in den reprasentativ-
politischen Horizont einfugen. Doch auch die Kritik des
Brandsatzes ist eine brennende Kritik, und auch die
individuelle Enteignung ist eine Form politischer
Aneignung. Was angegriffen wird, ist nicht zufallig.

Wenn mit Michel Foucault gesagt werden kann, dass
Kritik die Weigerung bedeutet, so regiert zu werden, ist
jeder Fluchtversuch von Tieren auf dem Weg zum
Schlachthof eine praktische Kritik der Verhaltnisse - ohne
vorher eine Akademie fur Staatsburgerkunde durchlaufen
zu haben, um rechtsphilosophisch gultige Kritik uben zu
durfen. Das Marx’sche Diktum zur Funktionsweise der
Ideologie - sie wissen es nicht, aber sie tun es - gilt auch
fur den Widerstand von Menschen und Tieren innerhalb
ideologischer Verhaltnisse.

Eng gefasste Intentionalitat als Lackmustest politischer
Souveranitat frei uber sich verfugender Subjekte muss eine
solche Widerstandigkeit ausschlielSen. Doch von Cultural
Studies und Psychoanalyse haben wir gelernt, dass es diese
Formen des Widerstands nichtsdestotrotz gibt. Weder fur
Menschen noch fur Tiere muss Kritik bewusst oder
begrifflich verfasst sein, sonst wurden wir in einer Welt
ohne gegenkulturelle Moden, ohne Unbewusstes und
Traume leben.



