


FAHIM AMIR lebt als Philosoph und Autor in Wien. Amir
lehrte an Universitäten und Kunsthochschulen in Europa
und Lateinamerika; er beschäftigt sich mit den Übergängen
von NaturKulturen und Urbanismus, Kunst und Utopie,
kolonialer Historizität und Modernismus. Amir war war u.
a. Kurator des Live Art Festivals (Kampnagel Hamburg,
2013), einer Kunstausstellung (Secession Wien, 2014) und
eines Symposiums für Neue Musik (Internationale
Ferienkurse Darmstadt, 2016). Er arbeitete mit
Künstler*innen wie Chicks on Speed, Deichkind, Ted Gaier
und Rocko Schamoni. Amir war u. a. Mitherausgeber von
Transcultural Modernisms (Sternberg Press, 2013) und
schrieb das Nachwort zur deutschen Übersetzung von
Donna Haraways Manifest für Gefährten (Merve, 2016).



Schwein und Zeit wurde mit dem österreichischen Karl
Marx Preis geehrt, stand auf der Sachbuch-Bestenliste von
Deutschlandfunk Kultur, ZDF und Die Zeit und wurde von
Goethe-Institut und Frankfurter Buchmesse zu einem der
besten Bücher des Jahres 2019 gewählt. Es ist ins
Englische (Between the Lines, 2020) und Persische (Elm,
2021) übersetzt worden und erscheint 2022 in
französischer Übersetzung (Editions Divergences). Auszüge
des Buches wurden 2021 am Wiener Burgtheater
aufgeführt.







Sofern nicht im
Literaturverzeichnis anders
angegeben, sind alle
Übersetzungen vom Autor

Edition Nautilus GmbH
Schützenstraße 49 a
D - 22761 Hamburg
www.edition-nautilus.de
Alle Rechte vorbehalten
© Edition Nautilus GmbH 2018
Originalveröffentlichung
Erstausgabe September 2018
Umschlaggestaltung:
Maja Bechert
www.majabechert.de
Autorenporträt Seite 2:
© Jakob Gsöllpointner
2., vom Autor aktualisierte
und ergänzte Auflage
November 2021
ePub ISBN 978-3-96054-275-9

http://www.edition-nautilus.de/
http://www.majabechert.de/


INHALT

Vorwort zur zweiten Auflage
No space is innocent • Corona • Zur Lektüre

Einleitung
Bei Tieren wird die Linke rechts • Tiere als Täter •
Kollektive Körperschaften • Tiere als Projektionsflächen
des Klassenkampfs • Das Drama des revolutionären
Begehrens • Tiere – auch so ein Problem, das Marx nicht
gelöst hat • Von Kühen und Küken • Urlaub in Thailand und
ein neuer »Trend« unter Leichen • Wo kommen all die
Tiere her? • Wider die traurige Tiermoderne • Friedrich
Engels entschuldigt sich beim Schnabeltier

Mit der Kraft der Taube: Auf alles scheißen
Slavoj Žižek, Fidel Castro & Charlie Hebdo im
Taubenschlag • Tauben in Kabul und Istanbul • Die Geburt
einer politischen Metapher • Engel des Fordismus • Die
Militarisierung der Fassade • Die visuelle Ökologie des
Schmutzes • Vom Taubenvergiften • Militante Omas und
Kanax der urbanen Tierwelt

Die Schweinische Multitude: New
York/Paris/London



Hog Riots • Plebs & Pork • Das Kommunistische Manifest
und der Smithfield Market • Die Lage der arbeitenden
Schweine in England • Multituden als widerständige
Gemenge: Neben Staat und Volk • Eine Revolte der Nerven
• Gramsci in Zeiten der Biosecurity: Schweine essen Seele
auf • Du bist Teil der Lösung, Teil des Problems oder Teil
der Landschaft

Renitente Schweine und die Geburt der Fabrik
Porcopolis • Die Herrschaft der Mechanisierung •
Weltlabor der kapitalistischen Moderne • Die Geburt des
Fließbandes • Die Schweine leisteten über den Tod hinaus
Widerstand • Vom Zerlegeband zum Fließband • Crazy
Horses: Marx, Manager, Manège • Dressierte Gorillas •
Der Mensch als Provinz • Tiere der Migration

Neoliberale Bienen, Soli-Moskitos & Anarcho-
Termiten
Lesestoff für den Weg in die Hölle • Imperiale Insekten •
Mosquito Army • Die Geburt der Segregation aus dem
Geist der Moskitobekämpfung • Frauen in Panama •
Faschismus und die Göttin des Fiebers • Giftiger
Fortschritt • Imperial, kolonial, national, NGO • Bambule
im Habitat Hamburg • Nationale Echos • Das politische
Heil im Termitendarm

Andere Ökologien: Berghain, Östrogene &
Vogelnester
1. September 1914 • Berghain-Ökologien • Porno, Pharma,
Macht • Erregungspotenziale statt Artgerechtigkeit •
Ironischer Artenschutz • Birds & Bombs • Saringetti •
Verstrahlte Spiritualität • Der diskrete Charme bourgeoiser



Natur • Von Natur als Strafe zu Natur als Erlösung • Dein
Körper: Tempel oder Vergnügungszentrum

Politik statt Moral
Black Hole Sun • Um Klassen besser • Verkokste
Veganer*innen • Utopischer Widerstand im Wiener Freibad
• Sozialrevolutionäre Dreijährige • Die Gegenwart zum
Stotternbringen • Erblindet! • Die Dekolonisierung der
Sinne • Solidarität ist die Zärtlichkeit der Spezies • Die
große Mitleid-Show • Ein Huhn namens Gzuz • Gorillas am
Hebel

Anmerkungen

Literatur



VORWORT ZUR ZWEITEN
AUFLAGE

Lass die Affen aus ’m Zoo
Haftbefehl

Dieses Buch ist ein Plädoyer für Leben und Kämpfen in
ökologisch und politisch verschmutzten Räumen. Wir leben
nach Tschernobyl und Fukushima im Zeitalter von E-
Nummern und nichtdeklarierten Inhaltsstoffen. Wie
übernächtigte Raver müssen wir uns eingestehen: Wir sind
schon verstrahlt, es gibt kein Zurück mehr. Doch wir sind
nicht ganz allein als urbanes Strandgut am Tag nach der
Party angespült worden. Wenn wir um uns blicken,
erkennen wir die Konturen anderer Ökologien: Virtuos
singende Hormonvögel und mexikanische Nikotin-
Nestbaupraktiken höhlen die Idee einer »unberührten«
Natur aus. Stadttauben eignen sich als »Ausländer« der
urbanen Tierwelt die Stadt an, während ökologische
Ordnungshüter*innen an älteren Frauen verzweifeln, die
sich nicht am Taubenfüttern hindern lassen wollen.

Hatte einst Brecht das Theaterpublikum angeherrscht:
»Glotzt nicht so romantisch«, so sollten auch wir unsere
Vorstellungen von Natur entromantisieren und politisch
mutieren lassen. Denn Kritik an Umweltzerstörung basiert
meist auf konservativen Ideen einer »jungfräulichen Natur«



oder wird in die ökokapitalistische Sorge um nachhaltiges
Ressourcenmanagement transformiert.

Die Biodiversität, um die es in dem Buch geht, ist die
der Widerständigkeit – auch an unerwarteten Orten:
Unbeherrschte Ansammlungen von Menschen und
Schweinen widersetzten sich der Zähmung New Yorks zu
Beginn des neunzehnten Jahrhunderts. Fünfzig Jahre
später provozierten renitente Paarhufer in Chicago und
Cincinnati die Entwicklung des Fließbands.

Die Geschichte malariöser Moskitos und die Versuche
ihrer Bekämpfung werfen ein stroboskophaftes Licht auf
neokoloniale Beziehungen zwischen medizinischen und
politischen Fieberschüben. Die klimatisch unmögliche
Termitenkolonie von Hamburg lässt uns über die
Bedeutung von Lebensräumen und deren Invasion
nachdenken.

No space is innocent

Während sich in der biofleischgewordenen Idee von
Artgerechtigkeit Vorstellungen des guten Lebens mit
Bildern des schönen Lebens verbinden, geht es hier um
etwas anderes. Tiere und Menschen werden als politische
Artgenossen in den Blick genommen. Die Geschichte und
Gegenwart von Tieren werden aus einer Perspektive der
Kämpfe erzählt. Daraus kann nichtunschuldige Solidarität
entstehen, anstatt in den paternalistischen Fallen von
Mitleidsethik und Verantwortungsrhetorik zu verharren.
Nicht um moralische Selbsterhöhung oder marktförmige
Imaginationen gesellschaftlicher Reform durch korrekten
Konsum geht es hier, sondern um utopische Momente und
tierliche Revolten.



Diese Verschiebung der Perspektive auf Tiere als
politische Akteure macht es möglich, ihre Bedeutung
anders als bisher gewohnt in den Blick zu nehmen. So
erscheinen Tiere nicht mehr nur als klassistische,
sexistische oder rassistische Markierungen, sondern
erweisen sich als mehr-als-menschliche diskursive Räume,
innerhalb derer sich Kämpfe artikulieren. Denn Tiere teilen
nicht nur unsere Räume, sie bewohnen auch unsere
Träume.

Bei einer Publikumsdiskussion nach einer Lesung aus
Schwein und Zeit berichtete die Leiterin einer großen
Wohneinrichtung für Flüchtlinge, dass es in den letzten
Jahren nicht immer einfach war, den aus dem Libanon,
Afghanistan usw. Geflüchteten »hiesige« Werte zu erklären.
Nur eines wollte sie nie wieder hören: das hartnäckige und
unverbesserliche Unverständnis der Flüchtlinge, warum
Tauben nicht gefüttert werden dürfen.

Nicht nur leben heute die meisten Menschen in Städten,
hier wird auch die größte Wirtschaftsleistung erbracht und
am meisten konsumiert. Die Zukunft des Planeten wird sich
in den Städten entscheiden. Aber weder die Natur noch die
Stadt sind für alle gleich. Für manche Wesen, menschliche
und nichtmenschliche, wird der Aufenthalt im öffentlichen
Raum erschwert. Deshalb sind diese Zusammenhänge nicht
von der Frage zu trennen: Wem gehört die Stadt? Auch
darum geht es in Schwein und Zeit. Das Buch will zu einer
Weitung unseres ökologischen und politischen
Vorstellungshorizonts beitragen.

Dabei ist Humor unverzichtbar. Denn je brisanter eine
politische Frage, wie heute die der »ökologischen Krise«,
desto wichtiger ist es, nicht zu verkrampfen. Wer allzu fest
zupackt, beschädigt dabei womöglich den Gegenstand und
kann außerdem nicht mehr loslassen.



Wir brauchen Tiere, um uns in ihnen als ähnlich oder
anders zu erkennen, so der Historiker Boria Sax: »Jedes
Tier ist eine Tradition, und zusammen bilden sie den
Großteil unseres Erbes als menschliche Wesen. Keinem
Tier fehlt die Menschlichkeit völlig, wie auch keine Person
jemals vollkommen menschlich ist. Für sich selbst
genommen, sind wir Menschen einfach Klumpen
Protoplasma.«1

Sofern wir also nicht nur ein »Klumpen Protoplasma«
sein wollen, stellt sich die Frage, im Spiegelbild welcher
Wesen wir uns erkennen und verkennen wollen – nicht im
Sinn absoluter Erkenntnis, sondern im Sinn einer
provisorischen und politischen Frage. Metaphorische und
materielle Ebenen können dabei nicht immer
auseinandergehalten werden – und müssen dies auch nicht.
Und überhaupt: Wie soll der Spiegel beschaffen sein, in
welchem wir uns betrachten und in welchem sich die Tiere
widerspiegeln? In Schwein und Zeit ist es Sozialgeschichte
und politische Theorie auf der Grundlage eines leicht
verwilderten Kulturmarxismus.

Corona

Aus Angst vor der »Schweinegrippe« diktieren
Risikoalgorithmen schon länger das Leben der Menschen in
der Schweineindustrie. Mit dem Auftreten des neuartigen
Coronavirus ist es zu einer Globalisierung solcher
Biosicherheitsregeln gekommen. Dies ist kein Zufall.

Denn der Coronavirus-Erkrankung ging das Fieber der
neoliberalen Reformen und Freihandelsabkommen der
1990er Jahre voraus. Der mit diesen Reformen verbundene
Marktradikalismus führte in vielen Ländern zu einer



schlechter ausgestatteten öffentliche
Gesundheitsversorgung sowie generell zu einem Abbau
staatlicher Regulierungen in Bereichen wie
Lebensmittelqualität, Tierhaltung und Fleischverarbeitung.
Schrittweise wurde die profitorientierte Ausnutzung
unterschiedlicher Standards des Arbeitsrechts und des
Umweltschutzes erleichtert. So ermöglichte beispielsweise
das Nordamerikanische Freihandelsabkommen von 1994
US-Investoren die Errichtung industrialisierter
Schweinefarmen in Mexiko. Nicht lange danach, im Jahr
2009, brach dort die »Schweinegrippe« aus.

Im postmaoistischen China wiederum war die
Geflügelzucht einer der ersten Wirtschaftszweige, der für
Marktmechanismen geöffnet wurde. In den 1990er Jahren
verdrängten Großkonzerne immer mehr kleine
Produzenten vom Markt. In der Folge wechselten viele
Bauern und Bäuerinnen zu lokalen Vogelarten oder
ungewöhnlichen Zuchtlinien. Dazu gehörten jene
Wildgänse, die im Jahr 2005 eine wesentliche Rolle beim
Ausbruch der »Vogelgrippe« spielten. Vielerorts wurde die
verarmte Landbevölkerung dazu gedrängt, auf die Haltung
oder Bejagung wilder Tiere wie Bambusratten,
Schuppentiere oder Zibetkatzen umzusatteln; letztere
gelten als die Ursprungswirte des SARS-Ausbruchs von
2002 / 2003.

In vielen Teilen Afrikas wird das Fleisch von Wildtieren
als »Buschfleisch« bezeichnet. Heute ist Buschfleisch, das
mit dem Auftreten von HIV und Ebola in Verbindung
gebracht wird, wieder stark auf dem Vormarsch. Dank der
Straßen, die ursprünglich für den Bergbau und die
Holzwirtschaft gebaut wurden, dringen Jäger immer tiefer
in die Wälder vor. Die Zunahme der Jagd, des Verzehrs und
des Verkaufs von Buschfleisch hat mit dem
Zusammenbruch der Kleinfischerei zu tun. Die Europäische



Union, China und Südkorea haben mit ihrer industriellen
Überfischung und dem daraus resultierenden
Zusammenbruch der Fischpopulationen an den
afrikanischen Küsten maßgeblich dazu beigetragen.

Beziehungen und Prozesse wie diese geraten aus dem
Blick, wenn in Medienberichten über ein als »chinesisch«
bezeichnetes Virus die Aufmerksamkeit auf scheinbar
extravagante kulinarische Vorlieben und exotische »wet
markets« gelenkt wird. Letztere sind zumindest öffentlich,
während das, was in westlichen Schlachthöfen vor sich
geht, in der Regel dem öffentlichen Blick entzogen bleibt.
Im Westen werden gegenüber den Exzessen der
Landwirtschaft und der Lebensmittelindustrie gern der
lokale Markt und der kleine Bauernhof in Stellung
gebracht. Im »selbstgerechten Blick auf die Anderen«2

haben sich solche Vorstellungen schnell in das dystopische
Bildvokabular pandemischer Imaginationen verwandelt.
Vergleichbare Zusammenhänge zwischen Gesellschaft,
Geschichte, Wirtschaft, Alltagskultur und Politik
aufzuzeigen, ohne die weder Natur noch die Rolle von
Tieren begriffen werden kann, ist ein Anliegen dieses
Buches.

Zur Lektüre

Die Kapitel bauen aufeinander auf, dies bedeutet aber
keineswegs, dass sie in dieser Reihenfolge gelesen werden
müssen: Jedes Kapitel steht für sich und kann nach eigenen
Interessen als Einstieg in das Buch gewählt werden.
Während beispielsweise das Einleitungskapitel für
diejenigen besonders relevant ist, die sich für
Methodenfragen, Motivationslandschaften und biografisch-



impressionistische Kontexte interessieren, ist das
Schlusskapitel etwas exemplarischer verfasst und bezieht
kompakt Stellung.



EINLEITUNG

Nur ein Verrückter würde behaupten, Tiere seien politisch.
Dieser Verrückte bin ich. Vielleicht erscheint die Idee
politischer Tiere nach der Lektüre dieses Buches nicht
mehr ganz so verrückt. Aber selbst wenn, ist dies
möglicherweise nicht ganz so schlimm, versicherte uns
einst eine deutsch-amerikanische Diva: Wer nicht verrückt
wird, der ist nicht normal.

Damit sind wir schon bei einer der Gewissheiten, die
dieses Buch in Zweifel zieht. Ist der sogenannte Vollbesitz
menschlicher Fähigkeiten eine unbedingte Voraussetzung
dafür, politisch zu sein, und wen schließt das aus?

Diese Fragen lassen sich bis zu den Ursprüngen des
Wortes »politisch« zurückverfolgen, das sich von der
altgriechischen Polis ableitet: Dabei handelte es sich um
die Bezeichnung für das religiöse und administrative
Zentrum des antiken Stadtstaates sowie für die dort
versammelten Bürger. Seit es das Wort überhaupt gibt, war
der Ort des Politischen als ein Raum definiert, zu dem
weder Pflanzen noch Tiere, weder Sklaven noch Frauen
Zutritt hatten. Hier waren nur freie griechische Männer
zugelassen. Alle anderen wurden an den Rand der Polis
verbannt, wo sie entweder arbeiten mussten oder
aufgefressen wurden.

Im Gegensatz dazu argumentiert dieses Buch, dass es
reicht, sich der eigenen Beherrschung zu widersetzen, um
politisch aktiv zu sein. Der Raum des Widerständigen ist



durch ein Kontinuum von Widerstandsformen
gekennzeichnet, nicht von einer »the winner takes it all«-
Situation, wo alles Menschliche politisch ist und alles
Nichtmenschliche frei davon.

Zwischen der Widerständigkeit eines Tierknochens
gegen seine Bearbeitung und dem voll ausgewachsenen
Widerstand einer revolutionär gesinnten Organisation, die
ihre Feuertaufen in zahlreichen historischen Konflikten
bestanden hat, gibt es ein Kontinuum von
Widerstandsformen. Tiere sind Teil davon, so ein
wesentlicher Gedanke dieses Buches. Das bedeutet keine
Gleichmachung mit Menschen, sondern die
Herausarbeitung »partieller Verbindungen«1.

Kategorien haben ihren Sinn, denn sie ermöglichen
Orientierung. Zugleich ist sowohl die Welt selbst in
Veränderung als auch die Begriffe und Theorien, die
versuchen, sich einen Reim auf diese Welt-in-Bewegung zu
machen. Dies gilt besonders für die Moderne: Da
Kapitalismus immer ein Neo-Kapitalismus ist, der seine
Grundlagen und Mittel unaufhörlich revolutioniert, hinkt
die Theorie meist der gesellschaftlich-konkreten
Veränderung hinterher. Zugleich leben wir nach wie vor im
Kapitalismus, nicht im Postkapitalismus, deshalb ist die
Aufmerksamkeit gegenüber Neuem genauso wichtig wie
strukturelle Kontinuitäten nicht aus dem Blick zu verlieren.
Hinzu kommt das Erfordernis, die Auseinandersetzung mit
wissenschaftlichen Diskursen auf der Höhe der Zeit zu
suchen, ohne sich die kritischen Haare vom Kopf wehen zu
lassen.

Angesichts des Gegenwinds neigt das kritische Denken
dazu, sich zu verhärten, sich auf die Verteidigung des
einmal Erkannten zu versteifen, aus Angst, dies auch noch
zu verlieren – nachdem die gesellschaftliche Realität wenig
Anlass zur Hoffnung auf einen Wetterwechsel gibt. Gerade



in dieser Situation wäre es paradoxerweise noch wichtiger
voranzuschreiten, die adäquatesten und ermächtigendsten
Gedanken zur Funktionsweise der Gegenwart vorzulegen
und die engagiertesten Kräfte der Gesellschaft um die
konsequentesten Analysen herum zu sammeln.

Zu den engagiertesten Kräften der Gesellschaft zählen
zunehmend diejenigen, die sich auf Tiere beziehen. Die
Reaktion des Staates auf tierpolitischen Aktivismus spricht
Bände – wie im Fall des »Wiener Neustädter
Tierschützerprozesses« und seiner beunruhigenden
Umstände.2

Immer mehr Menschen politisieren sich über die Kritik
an der gesellschaftlichen Behandlung von Tieren. Diese
positive Entwicklung durch gesellschaftstheoretische und
sozialhistorische Analysen zu reflektieren ist Ziel dieses
Buches und ein Beitrag zu kritischer Philosophie – diese
verstand Marx, wie er es in seinem Brief an Arnold Ruge
1843 selbst ausdrückte, als »Selbstverständigung der Zeit
über ihre Kämpfe und Wünsche«3.

Bei Tieren wird die Linke rechts

Der Umgang der DDR mit der Frage nach dem Tier, wie er
von Anett Laue in ihrem Buch Das sozialistische Tier4

erforscht wurde, könnte exemplarisch für den bisher
vorherrschenden Umgang mit der Frage nach dem Tier in
der marxistischen Tradition stehen. Die vollständige
Nutzbarmachung der Natur als Ziel sozialistischer Politik
umfasste selbstverständlich Tiere als Teil ebendieser
Natur: Die Entwicklung des Broilers, d. h. des industriellen
»Brathähnchens«, wurde gefeiert; Tierschutzvereine



wurden als unerwünschter Ausdruck eines bürgerlichen
Individualismus von »Hundeonkeln und Katzentanten«
aufgelöst. Das war nicht nur »sachgerecht« – wie der
angemessene Umgang mit Tieren in staatssozialistischer
Diktion lautete –, sondern konnte sich auch auf Marx
berufen. Im Manifest der Kommunistischen Partei hatte
dieser es sich nicht nehmen lassen, die »Abschaffer der
Tierquälerei« zu desavouieren, die er zum »konservative[n]
oder Bourgeoissozialismus« rechnete und die seines
Erachtens danach strebten, »den sozialen Mißständen
abzuhelfen, um den Bestand der bürgerlichen Gesellschaft
zu sichern«5.

Das erste Tierschutzgesetz bekam die DDR im Oktober
1989, d. h. im letzten Monat ihres Bestehens. Dieses Gesetz
ging zwar weit über die bundesdeutschen Bestimmungen
hinaus, doch es war zu spät: Das BRD-Tierschutzgesetz
hatte Vorrang im wiedervereinigten Deutschland. Anlass
für den späten Sinneswandel in der DDR war das Erstarken
der Ökologiebewegung; bis dahin hatte, bis auf zwei
Änderungen, das nationalsozialistische
Reichstierschutzgesetz von 1933 gegolten.

Die beiden Änderungen betrafen zum einen die
Abschaffung des antisemitisch motivierten Schächtverbots
sowie zum anderen die Herabsetzung des Strafmaßes für
Tierquälerei von bis zu zwei Jahren auf bis zu sechs
Monate.6 Bruno Kiesler, Leiter der Abteilung
Landwirtschaft beim ZK der SED, hatte schon 1962
gemahnt: »Wir können doch nicht bis in den Kommunismus
mit einem Tierschutzgesetz von 1933 arbeiten.«7

Auf marxistischer Grundlage sind wir seitdem kaum
weitergekommen: Bei Tieren wird die Linke rechts. Das soll
heißen, es gibt kaum fortschrittliche Positionsbildung, die
sich von der Hegemonie bürgerlich-liberaler
Diskursbildung abhebt. Die Zeiten verlangen es jedoch:



Hatte sich Marx in einer Rezension über die »gemüthlichen
Vereine zur Abschaffung der Thierquälerei«8 lustig
gemacht, war George W. Bush das Lachen wohl längst
vergangen, als er am 27. November 2006 seine
Unterschrift unter den Animal Enterprise Terrorism Act
setzte. Dieses umstrittene Gesetz stellt alle Handlungen
»mit der Absicht, die Tätigkeiten tiernutzender
Unternehmen [›Animal Enterprises‹] zu beschädigen oder
zu beeinflussen«, als »Terrorismus« unter Strafe.9
Bezeichnenderweise lautet der Titel eines Buches, das die
Folgen dieses Gesetzes für tierpolitische Aktivist*innen
beleuchtet, Green Is the New Red.10

Tiere als Täter

Dies ist eine Streitschrift für eine Politisierung der
Tierfrage auf der Grundlage eines leicht »verwilderten«
Marxismus. Dieses Anliegen ist dringlich, denn egal, ob es
um Jagd, Zoos, Zirkusse oder Tierversuche geht, ob Pelz,
Gänsestopfleber oder Massentierhaltung zum Problem
werden, ob an Walfang, an Tiertransporten oder auch an
ganz normaler Fleischproduktion Kritik geübt wird – Tiere
erregen die Herzen so sehr wie sonst weniges. Doch
anstatt den fortschrittlichsten Kräften sozialer
Veränderung tiefergehende und weiterreichende Antworten
zu liefern, die über bürgerlich-liberale Versprechungen
hinausgehen, trotten marxistische Ansätze diesen
hinterher. Sowohl bei der Analyse der Rolle von Tieren im
Kapitalismus als auch bei der Kritik des Status quo von
Tieren in konkreten Gesellschaften erinnert die Linke oft
an eine traurig-ratlose Arrièregarde.



Dies gilt umso mehr für den Marxismus, der sich bei
Tieren nie von bürgerlich-liberalen Diskursen emanzipiert
hat – wenn er überhaupt jemals etwas Fortschrittliches zu
diesem Thema zu sagen hatte, das über naiv verhegelte
oder idealistisch-humanistische Plattitüden hinausging.
Was Paul B. Preciado über den Feminismus sagt, gilt auch
für die Geschichte der Arbeiter*innenbewegung. Stimmen
aus dem Inneren dieser Bewegung wurden zuerst an den
Rand gedrängt und dann vergessen, um heute »seltsam« zu
erscheinen. Im Folgenden geht es darum, einige zentrale
Grundlagen der politischen Auseinandersetzung um Tiere
zu reflektieren.

Wenn wir für einen Moment jene hoffnungslosen
Murxist*innen, für die der Sozialismus in der restlos
perfektionierten Beherrschung und Ausbeutung von Tieren
besteht, beiseiteschieben und Ultrahumanist*innen
ignorieren, die sich weigern, über Tiere zu sprechen,
solange nicht alle Probleme der Menschen für immer gelöst
sind, würden wohl die meisten Menschen zustimmen, dass
Tiere vor unbotmäßiger oder extremer Gewalt geschützt
werden sollten.

Dabei ist die politische Frontstellung primär von zwei
unterschiedlichen Ansätzen geprägt: Zum einen gibt es den
Tierschutz, der das Los der Tiere graduell verbessern will,
und zum anderen gibt es Tierrechtler*innen und
Tierbefreier*innen, die die Abschaffung des
Eigentumsverhältnisses Tieren gegenüber zum Ziel haben.

Aber ganz gleichgültig, ob mildtätig Tierschutzbewegte
oder militante Tierrechtsaktivist*innen – eines vereint
beide Seiten dieser Frontstellung: Tiere werden als Opfer
gedacht, denen das Elend dieser Welt zustößt. Diesen
archimedischen Punkt nehmen auch zeitgenössische
Moralphilosophien ein, wenn sie Tiere als unmündige
»moral patients« fassen, denen souveräne Menschen als



»moral agents« gegenüberstehen; diese Position vertraten
auch Adorno und Horkheimer in ihrer Dialektik der
Aufklärung (1947), wo sie den Umgang mit Tieren als
wesentlichen Aspekt innerer und äußerer
Naturbeherrschung verstanden.

Diesen vorherrschenden Positionen in der Tierfrage wird
hier ein anderer Blickwinkel gegenübergestellt: Hier geht
es darum, die Geschichte der Tiere als Teil von
Klassengesellschaften aus einer Perspektive der Kämpfe zu
denken. Hat Marx die Hegelsche Dialektik vom Kopf auf die
Füße gestellt, wie es gemeinhin heißt, so ist es damit noch
nicht getan – sie muss auf die Hufe und Pfoten gestellt
werden.

Ich schlage vor, Tiere als politische Akteure des
Widerstands zu fassen und tierlichen Widerstand als Motor
für die Modernisierung kapitalistischer Produktionsformen
zu verstehen. Tiere werden hier nicht als halb so intelligent
oder ein Viertel so kreativ wie Menschen gefasst, wie dies
populärwissenschaftlich so gerne geschieht, nicht als
Sekundär-Entitäten ohne eigene ontologische Qualität,
sondern als mächtige Koproduzent*innen von Welt.

Der gesamte Apparat an Zäunen, Käfigen, Gehegen,
Überwachungs- und Monitoringsystemen ist eine Antwort
auf die monströse Akteurschaft von Tieren, sie betont ihre
weltformierende Kraft, anstatt sie stets als defizitär (zu
wenig Sprachfähigkeit, zu wenig Abstraktionsfähigkeit, zu
wenig Planungsfähigkeit usw.) zu verstehen, wie dies für
gewöhnlich passiert.

Der Widerstand der Tiere ähnelt natürlich so gar nicht
liberalen Vorstellungen zivilgesellschaftlicher Partizipation
an bürgerlichen Selbstgesetzgebungsprozessen. Tiere
verfassen keine Unterschriftenlisten, starten keine
Bürgerinitiativen, gehen weder wählen noch kandidieren
sie selbst. Der Widerstand von Tieren ähnelt mehr dem



Widerstand von US-Sklav*innen vor dem amerikanischen
Bürgerkrieg: individuelle und kollektive
Arbeitsverweigerung, Sabotage, Flucht, Gewalt gegen ihre
Besitzer*innen. Er erinnert auch eher an Aufstände in den
Banlieues: Das Anzünden von Autos und öffentlichen
Verkehrsmitteln, die Entglasungen und Plünderungen
erscheinen in der öffentlichen Wahrnehmung ebenfalls als
»unpolitisch«, weil sie sich nicht in den repräsentativ-
politischen Horizont einfügen. Doch auch die Kritik des
Brandsatzes ist eine brennende Kritik, und auch die
individuelle Enteignung ist eine Form politischer
Aneignung. Was angegriffen wird, ist nicht zufällig.

Wenn mit Michel Foucault gesagt werden kann, dass
Kritik die Weigerung bedeutet, so regiert zu werden, ist
jeder Fluchtversuch von Tieren auf dem Weg zum
Schlachthof eine praktische Kritik der Verhältnisse – ohne
vorher eine Akademie für Staatsbürgerkunde durchlaufen
zu haben, um rechtsphilosophisch gültige Kritik üben zu
dürfen. Das Marx’sche Diktum zur Funktionsweise der
Ideologie – sie wissen es nicht, aber sie tun es – gilt auch
für den Widerstand von Menschen und Tieren innerhalb
ideologischer Verhältnisse.

Eng gefasste Intentionalität als Lackmustest politischer
Souveränität frei über sich verfügender Subjekte muss eine
solche Widerständigkeit ausschließen. Doch von Cultural
Studies und Psychoanalyse haben wir gelernt, dass es diese
Formen des Widerstands nichtsdestotrotz gibt. Weder für
Menschen noch für Tiere muss Kritik bewusst oder
begrifflich verfasst sein, sonst würden wir in einer Welt
ohne gegenkulturelle Moden, ohne Unbewusstes und
Träume leben.


