JURGEN
MOLTMANN

im Gesprach mit Eckart Lohr

Hoffnung
fur eine
unfertige

i p P
r n'l;l' "' ¥
ol -
e M
& 3 A
i o T
¥ ’I - - -
'.! 4 5 =i -j 1 4
R . il

f




NAVIGATION

Buch lesen

Cover

Haupttitel

Inhalt

Uber die Autoren
Uber das Buch
Impressum

Hinweise des Verlags


file:///tmp/calibre_5.42.0_tmp_8sbi7g5x/8v30abdb_pdf_out/OEBPS/Text/9783843607568_V1.html

Jurgen Moltmann
iIm Gesprach mit Eckart Lohr

Hoffnung fur eine unfertige Welt

Patmos Verlag



Inhalt

Jurgen Moltmann -
Theologe der Hoffnung

EckaART LOHR

Hoffnung fur eine unfertige Welt
JURGEN MOLTMANN IM GESPRACH

MIT ECKART LOHR

Schriften von Jurgen Moltmann
(Auswahl)



»Die Wiedervereinigung,

das war fur uns eigentlich das Ideal.
Gottesdienst in der Nicolaikirche
und dann heraustreten und

auf den Strallen demonstrieren

fur Freiheit und flr Gerechtigkeit.
Das war seit den sechziger Jahren
mein Bild von Politischer Theologie.«

Jurgen Moltmann



Jurgen Moltmann - Theologe
der Hoffnung

Als im Oktober 1964 die Theologie der Hoffnung.
Untersuchungen zur Begrundung und zu den Konse-
quenzen einer christlichen Eschatologie des damals 38-
jahrigen evangelischen Theologen Jurgen Moltmann
erscheint, kommt das im wahrsten Sinn des Wortes einer
»Offenbarung« gleich und macht denAutor schlagartig
beruhmt. Es ist die Zeit der Beatles, des Vietnamkriegs und
der amerikanischen Burgerrechtsbewegung. Jean-Paul
Sartre lehnt den Literaturnobelpreis ab, Willy Brandt wird
Vorsitzender der SPD und der amerikanische Prasident
Lyndon B. Johnson unterzeichnet den »Civil Rights Act,
das Burgerrechtsgesetz zur Aufhebung der
Rassentrennung. Eine hochpolitische Zeit also, und nur
noch vier weitere Jahre sollten vergehen bis zum Mord an
Martin Luther King und zum Hohepunkt der
Studentenproteste, die Amerika und Europa grundlegend
veranderten.

Die englische Ubersetzung der Theologie der Hoffnung
(Theology of Hope, 1967) ist besonders in Amerika eine
Sensation und verschafft dem Autor auch international
Anerkennung. Mehrere grolse Zeitungen wie New York
Times, Newsweek und Los Angeles Times widmen dem
Buch umfangreiche Artikel und machen es so einer
breiteren Offentlichkeit bekannt. In der Januarausgabe des
Spiegel aus dem Jahr 1968, dank Internet auch heute noch
problemlos nachzulesen, heilst es: »Moltmann propagiert
darin ein umsturzlerisches, gesellschaftsanderndes - wie er
sagt: ursprungliches - Christentum und offeriert damit
Christen und Kirchen eine Theologie, die zu aktiven, ja



aggressiven Auseinandersetzungen mit der politischen
Umwelt ermachtigt und anfeuert.«

Spatestens hier also beginnt die Theologie politisch zu
werden, und es ist beinahe so, als hatte diese Zeit, als
hatten die Menschen innerhalb und aufSerhalb der Kirche
auf dieses Buch gewartet, denn, so schreibt Moltmann
selbst, »es befreite Christen von Zweifeln und erregte
Nichtchristen zur Hoffnung«. Moltmann stellt dort die
Eschatologie ins Zentrum des Christentums und zugleich
ins Zentrum seines gesamten Denkens. Fur ihn ist
Eschatologie nicht die Lehre von den letzten Dingen,
abgekoppelt von der diesseitigen Welt, sondern
gleichbedeutend mit der Hoffnung auf eine gottliche
Zukunft, die schon jetzt in die Welt zuruckwirkt. So
schreibt der evangelische Theologe und Publizist Heinz
Zahrnt bereits zwei Jahre nach Erscheinen der Theologie
der Hoffnung in seinem Buch Die Sache mit Gott treffend:
»Als gabe es fur ihn keine andere Zeitform, keine
Vergangenheit, kaum eine Gegenwart, reildt er alles, was
ist, aus der Ruhe des Seins in die Bewegung des Werdens. «

Fur den theologischen Revolutionar (oder revolutionaren
Theologen) Moltmann heilst Christsein demnach nicht, auf
die jenseitige Erlosung aus dem irdischen Jammertal zu
warten, sondern die gottliche VerheiSung der Zukunft - die
sich in Christus manifestiert, der sie in gewisser Weise
vorweggenommen hat - bereits im Hier und Jetzt zu
verwirklichen. In der Theologie der Hoffnung klingt das so:
»Im praktischen Widerstand und in schopferischer
Neugestaltung stellt die christliche Hoffnung das
Bestehende in Frage und dient so dem Kommenden. Sie
uberholt das Vorfindliche in Richtung auf das erwartete
Neue und sucht nach Gelegenheiten, der verheilsenen
Zukunft in der Geschichte immer besser zu entsprechen.«
Sein Motto ist demnach, was Heinrich Heine 120 Jahre



vorher in Deutschland. Ein Wintermarchen schrieb: »Ein
neues Lied, ein besseres Lied, / O Freunde, will ich euch
dichten! Wir wollen hier auf Erden schon / Das
Himmelreich errichten.«

X

Jurgen Moltmann wird am 8. April 1926 in Hamburg
geboren. Sein Elternhaus hat kaum Beruhrungspunkte mit
der Kirche; seine religiose Bildung als Kind und
Jugendlicher ist nach eigener Aussage »mangelhaft«. Der
Gottesdienst findet - einmal im Jahr! - in der Aula der
Schule statt, denn eine Kirche gibt es in Volksdorf, dem Ort
seiner Kinder- und Jugendjahre, noch nicht. Sein GrofSvater
Johannes Moltmann war gar Freimaurer und Verfasser
kirchenkritischer Schriften und nicht zuletzt das Vorbild
seines eigenen Vaters. Die Noten in der Grundschule sind
maldig und das Interesse des Jugendlichen gilt anfangs den
Naturwissenschaften, vor allem der Mathematik und
Physik. Das alles deutet vorerst nicht darauf hin, dass hier
einer der bedeutendsten und einflussreichsten Theologen
der Nachkriegszeit heranreifen sollte.

Im Februar 1943 wird er, wie Tausende andere Jugendliche,
eingezogen und zum »Luftwaffenhelfer« ausgebildet.
Wenige Monate spater beginnt die »Operation Gomorrhac,
in deren Verlauf durch englische und amerikanische
Bomberverbande grofse Teile Hamburgs zerstort werden
und geschatzt bis zu 40.000 Menschen ums Leben
kommen. Zu dieser Zeit ist Jurgen Moltmann zusammen
mit einem Freund als Flakhelfer an der Aulsenalster
stationiert. Bei einem der Bombenangriffe kommt sein
direkt neben ihm stehender Freund ums Leben, wahrend er
selbst wie durch ein Wunder leicht verletzt uberlebt. »In
dieser Nacht habe ich zum ersten Mal in meinem Leben
nach Gott geschrien und mein Leben in Gottes Hande



