


NAVIGATION
Buch lesen
Cover
Haupttitel
Inhalt
Über die Autoren
Über das Buch
Impressum
Hinweise des Verlags

file:///tmp/calibre_5.42.0_tmp_8sbi7g5x/8v30abdb_pdf_out/OEBPS/Text/9783843607568_V1.html


Jürgen Moltmann
im Gespräch mit Eckart Löhr

Hoffnung für eine unfertige Welt

Patmos Verlag



Inhalt

Jürgen Moltmann –
Theologe der Hoffnung
ECKART LÖHR

Hoffnung für eine unfertige Welt
JÜRGEN MOLTMANN IM GESPRÄCH

MIT ECKART LÖHR

Schriften von Jürgen Moltmann
(Auswahl)



»Die Wiedervereinigung,
das war für uns eigentlich das Ideal.
Gottesdienst in der Nicolaikirche
und dann heraustreten und
auf den Straßen demonstrieren
für Freiheit und für Gerechtigkeit.
Das war seit den sechziger Jahren
mein Bild von Politischer Theologie.«
Jürgen Moltmann



Jürgen Moltmann – Theologe
der Hoffnung
Als im Oktober 1964 die Theologie der Hoffnung.
Untersuchungen zur Begründung und zu den Konse ‐
quenzen einer christlichen Eschatologie des damals 38-
jährigen evangelischen Theologen Jürgen Moltmann
erscheint, kommt das im wahrsten Sinn des Wortes einer
»Offenbarung« gleich und macht denAutor schlagartig
berühmt. Es ist die Zeit der Beat les, des Vietnamkriegs und
der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung. Jean-Paul
Sartre lehnt den Literaturnobelpreis ab, Willy Brandt wird
Vorsitzender der SPD und der amerikanische Präsident
Lyndon  B. Johnson unterzeichnet den »Civil Rights Act«,
das Bürgerrechtsgesetz zur Aufhebung der
Rassentrennung. Eine hochpolitische Zeit also, und nur
noch vier weitere Jahre sollten vergehen bis zum Mord an
Martin Luther King und zum Höhepunkt der
Studentenproteste, die Amerika und Europa grundlegend
veränderten.

Die englische Übersetzung der Theologie der Hoffnung
(Theology of Hope, 1967) ist besonders in Amerika eine
Sensation und verschafft dem Autor auch international
Anerkennung. Mehrere große Zeitungen wie New York
Times, Newsweek und Los Angeles Times widmen dem
Buch umfangreiche Artikel und machen es so einer
breiteren Öffentlichkeit bekannt. In der Januarausgabe des
Spiegel aus dem Jahr 1968, dank Internet auch heute noch
problemlos nachzulesen, heißt es: »Moltmann propagiert
darin ein umstürzlerisches, gesellschaftsänderndes – wie er
sagt: ursprüngliches – Christentum und offeriert damit
Christen und Kirchen eine Theologie, die zu aktiven, ja



aggressiven Auseinandersetzungen mit der politischen
Umwelt ermächtigt und anfeuert.«

Spätestens hier also beginnt die Theologie politisch zu
werden, und es ist beinahe so, als hätte diese Zeit, als
hätten die Menschen innerhalb und außerhalb der Kirche
auf dieses Buch gewartet, denn, so schreibt Moltmann
selbst, »es befreite Christen von Zweifeln und erregte
Nichtchristen zur Hoffnung«. Moltmann stellt dort die
Eschatologie ins Zentrum des Christentums und zugleich
ins Zentrum seines gesamten Denkens. Für ihn ist
Eschatologie nicht die Lehre von den letzten Dingen,
abgekoppelt von der diesseitigen Welt, sondern
gleichbedeutend mit der Hoffnung auf eine göttliche
Zukunft, die schon jetzt in die Welt zurückwirkt. So
schreibt der evangelische Theologe und Publizist Heinz
Zahrnt bereits zwei Jahre nach Erscheinen der Theologie
der Hoffnung in seinem Buch Die Sache mit Gott treffend:
»Als gäbe es für ihn keine andere Zeitform, keine
Vergangenheit, kaum eine Gegenwart, reißt er alles, was
ist, aus der Ruhe des Seins in die Bewegung des Werdens.«

Für den theologischen Revolutionär (oder revolutionären
Theologen) Moltmann heißt Christsein demnach nicht, auf
die jenseitige Erlösung aus dem irdischen Jammertal zu
warten, sondern die göttliche Verheißung der Zukunft – die
sich in Christus manifestiert, der sie in gewisser Weise
vorweggenommen hat – bereits im Hier und Jetzt zu
verwirklichen. In der Theologie der Hoffnung klingt das so:
»Im praktischen Widerstand und in schöpferischer
Neugestaltung stellt die christliche Hoffnung das
Bestehende in Frage und dient so dem Kommenden. Sie
überholt das Vorfindliche in Richtung auf das erwartete
Neue und sucht nach Gelegenheiten, der verheißenen
Zukunft in der Geschichte immer besser zu entsprechen.«
Sein Motto ist demnach, was Heinrich Heine 120 Jahre



vorher in Deutschland. Ein Wintermärchen schrieb: »Ein
neues Lied, ein besseres Lied,  / O  Freunde, will ich euch
dichten! Wir wollen hier auf Erden schon  / Das
Himmelreich errichten.«

*
Jürgen Moltmann wird am 8.  April 1926 in Hamburg
geboren. Sein Elternhaus hat kaum Berührungspunkte mit
der Kirche; seine religiöse Bildung als Kind und
Jugendlicher ist nach eigener Aussage »mangelhaft«. Der
Gottesdienst findet – einmal im Jahr! – in der Aula der
Schule statt, denn eine Kirche gibt es in Volksdorf, dem Ort
seiner Kinder- und Jugendjahre, noch nicht. Sein Großvater
Johannes Moltmann war gar Freimaurer und Verfasser
kirchenkritischer Schriften und nicht zuletzt das Vorbild
seines eigenen Vaters. Die Noten in der Grundschule sind
mäßig und das Interesse des Jugendlichen gilt anfangs den
Naturwissenschaften, vor allem der Mathematik und
Physik. Das alles deutet vorerst nicht darauf hin, dass hier
einer der bedeutendsten und einflussreichsten Theologen
der Nachkriegszeit heranreifen sollte.

Im Februar 1943 wird er, wie Tausende andere Jugendliche,
eingezogen und zum »Luftwaffenhelfer« ausgebildet.
Wenige Monate später beginnt die »Operation Gomorrha«,
in deren Verlauf durch englische und amerikanische
Bomberverbände große Teile Hamburgs zerstört werden
und geschätzt bis zu 40.000 Menschen ums Leben
kommen. Zu dieser Zeit ist Jürgen Moltmann zusammen
mit einem Freund als Flakhelfer an der Außenalster
stationiert. Bei einem der Bombenangriffe kommt sein
direkt neben ihm stehender Freund ums Leben, während er
selbst wie durch ein Wunder leicht verletzt überlebt. »In
dieser Nacht habe ich zum ersten Mal in meinem Leben
nach Gott geschrien und mein Leben in Gottes Hände


