UND GEIST

EINE KURZE
GESCHICHTE
VON GEHIRN

ir wissen, wie wir
fiihlen und denken

Woher w




Matthias Eckoldt

EINE KURZE GESCHICHTE
VON GEHIRN UND GEIST

Woher wir wissen,
wie wir fiihlen und denken

Pantheon



Der Inhalt dieses E-Books ist urheberrechtlich geschutzt und enthalt
technische Sicherungsmalsnahmen gegen unbefugte Nutzung. Die Entfernung
dieser Sicherung sowie die Nutzung durch unbefugte Verarbeitung,
Vervielfaltigung, Verbreitung oder offentliche Zuganglichmachung,
insbesondere in elektronischer Form, ist untersagt und kann straf- und
zivilrechtliche Sanktionen nach sich ziehen.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so Ubernehmen
wir fur deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese nicht zu eigen machen,
sondern lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveroffentlichung
verweisen.

Copyright © 2016 by Pantheon Verlag, Munchen,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 Miunchen

Umschlaggestaltung: Buro Jorge Schmidt, Minchen,
unter Verwendung von Abbildungen © efks/iStockphoto und
© Gil-Design/iStockphoto (Schmetterlinge)

Satz: Ditta Ahmadi, Berlin
Reproduktionen: Aigner, Berlin
ISBN 978-3-641-11409-1
V002

www.pantheon-verlag.de



http://www.pantheon-verlag.de/

»Wenn das Hirn so einfach ware,
dass wir es verstehen kénnten,
dann wéiren wir so einfach,

dass wir es nicht kénnten.«

EMERSON PUGH



Inhalt

Vorwort

ANTIKE
Wie der Geist aus dem Brunnen kommt

MITTELALTER UND RENAISSANCE
Der Geist orgelt

NEUZEIT
Das Hirn: ein Telegraph — oder eine Landkarte?

MODERNE
Der Geist im Chemiebaukasten — oder doch im Computer?

GEGENWART
Das Hirn wird wie das Internet gewesen sein

Dank

ANHANG
Anmerkungen

Register



Vorwort

Wir kénnen nur vermuten, warum sich unsere Urahnen einst aufgerichtet
haben. Uberkam sie der Ubermut, nachdem sie den angestammten
Lebensraum auf den Baumen erfolgreich verlassen hatten? Geschah es aus
Langeweile? Oder drangte sich diese Idee allein schon aus anatomischen
Griinden auf? Denn die Arme, die sie nun nicht mehr zum Herumhangeln
an den Asten benétigten, verkiirzten sich, und die so erzwungene
Hockstellung lief3 die Fortbewegung zunehmend beschwerlicher werden.
Warum also nicht auf zwei Beinen gehen? Einen Versuch sollte es wohl
allemal wert sein.

Die Balanceprobleme von Kleinkindern, die im Alter von etwa einem
Jahr den entscheidenden Prozess der Menschwerdung noch einmal
durchexerzieren, dirften sicherlich nur ein sehr unvollkommenes Bild
davon geben, wie schwierig sich dieses Unterfangen einst gestaltete. Das
Risiko, unsicheren Schrittes durch die Walder zu taumeln, kann man gar
nicht hoch genug einschitzen. Es wird kaum méglich gewesen sein, vor
Fressfeinden zu fliehen, von siegreich gefilhrten Kampfen gar nicht zu
reden. Dennoch sind unsere Vorfahren bei dieser Bewegungsform
geblieben. Der aufrechte Gang muss vor tiber drei Millionen Jahren etwas
ermoglicht haben, das alle damit verbundenen Mithen und Gefahren in
den Schatten stellte.

Zumindest zwei wesentliche Vorteile kommen in Betracht: die
Eroffnung eines grofleren Blickfeldes und die Befreiung der vorderen
Extremititen von den Aufgaben der Fortbewegung. Das Zusammenwirken
dieser beiden Faktoren gestattet eine neue Wahrnehmungsform, die sich
bald schon von der alleinigen Konzentration auf die Nahrungssuche und
den Vollzug des Geschlechtsverkehrs befreit. Die Hinde untersuchen, was
ihnen unter die Finger kommt, die Augen unterstiitzen, registrieren,
inspirieren. Weitere Effekte befliigeln diese neue Art der Kooperation: Der
Schidel erfihrt in der Vertikalen eine erhebliche Druckentlastung und



benotigt weniger von der das Wachstum begrenzenden Haltemuskulatur.
Es kommt zu einer prifrontalen Entriegelung! Die Stirn wird frei, im
tatsachlichen wie auch im tibertragenen Sinn. Der im Zusammenspiel von
Hand und Auge neu gewonnene Horizont erfordert und ermdéglicht
gleichermaflen ein Gehirnwachstum. Zusatzlich erfihrt das erhobene
Haupt eine gewisse Kithlung, die es erlaubt, mehr energiereiche, neuronale
Aktivitaten unter der Schideldecke in Gang zu setzen.

Die Hinde erproben sich als erste Werkzeuge. Bald werden sie hierin
von nitzlichen Gegenstinden unterstiitzt. Zwar brechen auch andere
Tiere Fruchtschalen mithilfe harter Gegenstinde auf, doch all ihr Sinnen
richtet sich lediglich auf die Mahlzeit, wihrend das Interesse der
zweibeinigen Artgenossen zugleich auch dem Instrument selbst, seiner
Aufbewahrung sowie seiner Verbesserung gilt. Der aufrecht schreitende
Erdenbewohner zeichnet sich durch keinerlei korperliche Uberlegenheit
gegeniiber den anderen Kreaturen aus. Im Gegenteil, er kann weder
sonderlich schnell rennen noch besitzt er uberdurchschnittliche
Muskelkrifte, Greifzihne oder Giftdriisen, mit denen er sich Respekt
verschaffen konnte. Er ist ein rechtes Mingelwesen, das tber nichts
verfiigt aufler einer im Tierreich bis dato nie gesehenen Neugier, mit der
er die Welt erkundet und schliefllich sogar die Angst vor dem Feuer
tberwindet.

Wenn er sein Antlitz auf einer glatten Wasseroberfliche erblickt,
realisiert er sofort, dass er es mit seinem Spiegelbild und keiner anderen
Person zu tun hat. Das wissen auch Affen. Wenn man ihnen wihrend einer
Narkose einen Klecks auf die Stirn malt und sie dann vor einem Spiegel zu
sich kommen lasst, kratzen sie voéllig selbstverstiandlich die Farbe ab.
Danach jedoch erlischt das Interesse am Alter Ego sogleich. Fir den Homo
sapiens hingegen beginnt mit dem ersten Spiegelerlebnis ein nicht
abschlief3barer Prozess der Selbsterkundung.

Seit mindestens zwolftausend Jahren richtet sich dieses Interesse am
eigenen Dasein auch auf die Kopfregion. Das legen Skelettfunde aus der
Mittelsteinzeit nahe. Einige der Schidel weisen Locher mit einer
Symmetrie auf, die nicht von Unfillen herrithren kann. Nur mit gezielten



Operationen gelingen solche kreisrunden Offnungen; die Schadelplatten
der Opfer missen bei lebendigem Leib und vollem Bewusstsein bearbeitet
worden sein (wenn nicht eine segensreiche Ohnmacht die Sinne raubte).
Jedenfalls tberlebten die Patienten der ersten Hirnchirurgen diese
sogenannten Trepanationen, das kann man aus den gefundenen Schideln
der Steinzeitmenschen lesen. Die scharfen Kanten, die beim Durchstofden
der Schideldecke entstehen, haben sich abgerundet, was nur durch die
Bildung neuer Knochensubstanz moglich ist. Den Grad dieses
Selbstheilungsprozesses sieht man unter dem Mikroskop und kann daraus
auf die Lebenszeit schlieffen, die dem Operierten noch vergénnt war.
Nicht selten miissen das mehr als zehn Jahre gewesen sein. Uber den
Hintergrund der Trepanationen existieren allerdings nicht mehr als
plausible Vermutungen. Befragungen von Menschen, die in heutigen
archaischen Stammeskulturen leben, ergaben, dass die Medizinmanner
auf diese martialische Weise womoglich bose Geister dazu bewegen
wollten, aus den Koépfen der Betroffenen zu entweichen.

In der Antike wird aus den Geistern der Geist, als die griechischen
Philosophen die groflen Fragen nach dem Wesen von Erkenntnis und
Wissen stellen. Das vorliegende Buch, Eine kurze Geschichte von Gehirn und
Geist, setzt hier ein und ergrindet, wie das Gehirn sich selbst zu
reflektieren beginnt. Anfangs ist es noch gar nicht ausgemacht, ob im Kopf
wirklich die Gedanken gebildet werden. Ebenso plausibel klingen
Spekulationen iber seine vorrangige Kuhlfunktion fur das hitzige Blut.
Dariiber hinaus macht die Seele immer wieder Probleme. Ist sie
unsterblich und wandert von Koérper zu Koérper? Was aber wird dann mit
all ihren Erfahrungen, die sie im irdischen Dasein gesammelt hat? Oder
vergeht sie einfach mit dem Ko6rper? Aber kann sie so profan wie dieser
einfach zu Staub zerfallen? Von dem Moment an, wo im 3. Jahrhundert v.
Chr. Schiadel geoffnet werden, um die Wissbegier zu befriedigen, stellt sich
das Leib-Seele-Problem als Frage nach dem Verhiltnis von Gehirn und
Geist. Wo genau wird der Gedanke, die Hand zu bewegen, materielle
Realitat? Und auf welche Weise? Oder andersherum: Wie verdichten sich
die vielen verschiedenen Reize der Auf’enwelt zu einer Empfindung?



Bereits vor ungefahr zwolftausend Jahren wurden Schidel gesffnet. Es gibt Belege dafiir,
dass die Trepanations-Opfer diese massiven Eingriffe tiberlebten.

© Picture Alliance, Frankfurt (AKG Images)



Bis heute konnten diese Fragen nicht abschlieflend gekliart werden.
Dieses Buch erzdhlt von den verschiedenen, iiber die Jahrhunderte
unternommenen Versuchen, Antworten zu finden. Dabei stellt sich
heraus, dass unser Denken im Kern weniger nach Antworten sucht,
vielmehr arbeitet es stindig an einer Prazisierung der Fragestellung.
Diesem Vorgang fallen die verschiedensten Konzepte von Struktur und
Funktion des Hirns zum Opfer, so brillant sie auch sein mogen. Was
einmal glanzvoll bewiesen schien, wird wenig spiter widerlegt. Vor diesem
Hintergrund geht es also nicht um ein Fortschreiten vom Unwissen hin
zur absoluten Wahrheit, sondern um das, was Niklas Luhmann einmal
Umverteilung von Problemlésungsdruck nannte. Dasselbe muss immer
wieder anders erklart werden, weil sich geschichtliche Epochen nicht
durch Ereignisse, sondern durch verschiedene
Wahrnehmungsbedingungen voneinander abgrenzen. Die Perspektive auf
die Welt — und damit auf das Gehirn — unterscheidet sich in der Antike
wesentlich von der im Mittelalter, ebenso wie von der neuzeitlichen. Die
Sicht der Dinge verandert sich jedoch nicht durch Anhiufung von Wissen.
Menschen wissen im Laufe der Geschichte nicht mehr, nur anderes. Eher
sind es technische Erfindungen, die einer Zeit ihre spezifische
Weltwahrnehmung einflistern.

Nicht von ungefihr orientieren sich die Modelle der Hirnforschung
denn auch an den jeweiligen technologischen Ikonen. So funktioniert das
Hirn fir die Romer wie ihre ausgetiiftelten Brunnenanlagen. Der
Lebensgeist (spiritus animalis) flie3t — wie das Wasser von Becken zu
Becken — durch die Hirnbehilter und verindert dabei seine Qualitit,
sodass er die vielen verschiedenen Steuerungsaufgaben bewiltigen kann.
Descartes bricht das fast tausendjihrige Schweigen des christlich
dominierten Mittelalters zu den Fragen des Koérpers und zieht fur die
Erklarung der Vorginge im Gehirn die im 17. Jahrhundert zur Blite
gelangte Mechanik heran. Luftdruck, Ventile, Klappen - das Gehirn
funktioniert von nun an nach dem Prinzip der Orgel. Das feinabgestimmte
Ineinandergreifen der Funktionen produziert beim Musikinstrument
Wohlklinge und im Kopf den Geist. Mit Aufkommen der Elektrizitat



entstehen neue Deutungsmoglichkeiten. So scheint das Hirn im 19.
Jahrhundert doch besser als Telegraphenamt beschrieben, das durch die
Nerven mit den Befehlsempfiangern im Korper verbunden ist, dhnlich wie
die Kabel der Telegraphie mit aller Welt. Zugleich jedoch steht die
Geographie hoch im Kurs: Ist das Hirn vielleicht doch eher durch eine
Landkarte zu verbildlichen? Auf der Groflhirnrinde des Menschen ist
genug Platz, um seinen Fihigkeiten einen ebenso fest umschriebenen Ort
zu geben wie den Landstrichen, Kisten und Meeren auf dem Papier. Im
20. Jahrhundert entstehen weitere Angebote, um das Hirn auf wieder
andere Weise zu sehen. So soll es nun wie ein chemisches Laboratorium
funktionieren. Dementsprechend werden die Neurone zu Miniatur-
Chemiebaukiasten. Im Zeitalter der Kybernetik begreift man das Hirn als
Computer, in dem Nervenzellen nach den Grundoperationen der Logik
arbeiten. Mit Aufkommen des Internets schliefilich stellt sich den
Hirnforschern ihr Gegenstand als ein Netzwerk verteilter Intelligenz dar.

Die verschiedenen Metaphern zeigen die vielen Facetten der
Hirntatigkeit, zugleich erzidhlen sie vom sich wandelnden Selbstbild des
Menschen. So wie er sein Hirn beschreibt, sieht er auch sich selbst. Ob als
mechanisches Radchen im grofien Getriebe, als Sklave seiner Hirnchemie
oder als Netzwerker in Teams — die Bilder, die uns die Wissenschaftler
liefern, werfen Schlaglichter auf die Art und Weise, wie wir denken und
fihlen.

Das vorliegende Buch mochte seine Leser einladen, in die Geschichte
der Erforschung des Gehirns einzutauchen. Die behandelten Epochen
werden dabei nicht mit dem Wissen von heute betrachtet, auch wenn die
Resonanzen von fritheren und heutigen Erkenntnissen immer mitlaufen.
Vielmehr wird der Versuch unternommen, sich auf die Augenhoéhe der
jeweiligen Forscher zu begeben und aus dem Horizont der Zeit heraus die
Fragen nach dem Funktionieren des Gehirns zu begreifen. Die Kuriositat
mancher Losungswege soll dabei nicht als Beleg fiir die Verirrung eines
oder mehrerer Wissenschaftler dienen, sondern die verschlungenen Pfade
menschlichen Denkens nachzeichnen. Kein Zeitalter - sicher auch nicht
das unsrige — ist gegen das feixende Kopfschiitteln spaterer Generationen



gefeit.



ANTIKE

Wie der Geist aus dem Brunnen kommt



Weder Strom noch Nerven

Man stelle sich eine Welt vor, die keine Elektrizitat kennt: Es gibt keine
Kraftwerke, keine Uberlandkabel, keine Steckdosen und kein Licht von
Gluhlampen. Auch keine Staubsauger, Computer, Radios und dergleichen.
Dariiber hinaus existiert der Begriff »Nerven« nicht. Sprache man das
Wort aus, wiirde man reihum nur Schulterzucken ernten und fragende
Blicke auf sich ziehen. Wie redet man iiber das Gehirn in einer solchen
Epoche, da noch keine Neurone feuern, niemand Aktionspotentiale
nachzuweisen sucht und kein Nervensystem den Kérper durchzieht?

Das Gehirn spielt im antiken Griechenland keine Rolle. Es gibt ja auch
noch keine Hirnforscher. Nicht einmal Naturwissenschaftler kennt man in
jenen Zeiten, ebenso wenig wie Geisteswissenschaftler. Das Universum
des Wissens ist noch nicht in verschiedene Gebiete zerfallen. Auch fir die
neuzeitliche Unterscheidung zwischen Fakt und Fiktion hat man keine
Verwendung. Die von Homer gesungenen Epen sind fiir die Griechen real,
wobei ihr Begriff von Realitit nicht dem unsrigen entspricht. Die
menschlichen Konflikte ihrer Gotter haben in etwa den Stellenwert, den
far uns die Geschichte einnimmt. Es handelt sich um Episoden
vergangener Zeiten, die man selbst nicht bezeugen kann, aus denen heraus
man aber Teile der eigenen Existenz und Kultur zu erkliren vermag.
Allerdings erfihrt auch der Begriff des Erklirens eine andere Bedeutung,
da Spekulation und analytisches Denken nicht als Widerspruch
empfunden werden.

Die hochste Stufe geistiger Tatigkeit sehen die Griechen in der
Kontemplation. Man blinzelt in die Sonne, legt sich zu Tisch, redet,
debattiert und kraftigt die rhetorischen Muskeln, wann immer sich
Gelegenheit dazu bietet. Die kithne These gilt in jenen Tagen mehr als die
fleiffige Empirie. Wieso soll man die Hiande gebrauchen, solange man die
Gedanken benutzen kann? Aber woher kommen die Gedanken? Was denkt
in einem? Worin besteht die Eigenheit der Seele?



Bei solchen Fragen geht es nicht darum, der geistigen Welt einen Ort
zu geben, um sie darauf festzulegen, sondern eher darum, sie zu wiirdigen
und ihr auf Augenhoéhe zu begegnen. Meisterlich und fiir die folgenden
Zeiten vorbildgebend gelingt das Sokrates (469-399 v. Chr.), der im 5.
Jahrhundert v. Chr. auf den Platzen Athens zu finden ist, wo er sich lieber
aufhilt als zu Hause bei seinem ziankischen Weib. Er verstrickt seine
Mitbtrger in endlose Dialoge. Jedenfalls berichten das seine Getreuen und
stellen ihn als einen unwiderstehlichen Diskutanten dar. Sokrates selbst
bezeichnet sich als wiirdigen Sohn einer Hebamme, denn seine
Kunstfertigkeit sieht er darin, die Gedanken seines Gegeniibers zur Welt
zu bringen. Sokrates zieht alles sicher Geglaubte in Zweifel, so lange, bis
sein Dialogpartner zu der einzig sicheren menschlichen Erkenntnis
kommt, der Erkenntnis des fundamentalen Unwissens. Zu wissen, dass
man nicht weif3, steigt durch Sokrates zur hochsten Einsicht auf.

Bescheidenheit ist gefragt, wenn man bekennt, nicht zu wissen. Denn
hier geht es um alles, um die grundsitzliche Unfihigkeit, Wissen auf ein
festes, allgemeingiiltiges Fundament zu stellen. Wer sich mit Sokrates auf
einen Dialog einlésst, wird rasch erkennen, dass er Wissen mit dem Schein
davon verwechselt, weil die Seele keinen festen Grund zu fassen bekommt.
Das Denken und Meinen richtet sich nach aufien in der Sorge um die
materiellen Guter. Mit dieser Ausrichtung springt man jedoch unter der
Latte durch, die — von wem auch immer — durch die Gabe des Verstandes
aufgelegt wurde. Das Hochste, das mithilfe der Vernunftbegabung
geleistet werden kann, besteht in der Reflexion des Denkens selbst, und
der Gipfel der Erkenntnis ist dementsprechend Selbsterkenntnis. So gibt
es das Orakel von Delphi Sokrates jedenfalls zu verstehen, der fortan die
Sorge seiner Mitburger um Reichtum und Fortkommen in der Welt auf die
Seele umwenden will und sie mit seiner Denkmethode in ihre eigenen
Widerspriche verstrickt. Wacklig wird den Athenern der Boden unter den
Fufien, wenn sie sich letztlich eingestehen miissen, dass sie Glick im
Materiellen und Verwirklichung in Amtern suchen. Denn iiber all diese
aufleren Dinge besitzt man keinerlei Verfugungsgewalt. Was ist das fiir ein
Gluck, das zusammen mit dem Reichtum verschwindet? Wie tragend ist



ein Lebenssinn, der sich mit dem Verlust eines Amtes aufloést? Wer auf
diese Aufderlichkeiten baut, verfehlt sein Leben. Die Seele kann ihrem
Vermoégen nach nicht in Einsicht und Vernunft wirken. Sie verfillt aus
Unwissenheit dem Schlechten und wird die Gluckseligkeit nicht erfahren.

Am Ende seines Lebens kann Sokrates seine Armut als Beweis seiner
Tugendhaftigkeit anfithren. Er habe das Dasein damit zugebracht,
Selbsterkenntnis zu tiben, und keine Zeit darauf verschwendet, Besitz und
Renommee anzuhiufen. Seinen letzten Gang geht er denn auch in volliger
Gelassenheit. Zum Tode verurteilt, weil er angeblich die Gotter gelastert
und die Jugend verdorben habe, trinkt er den Schierlingsbecher
ungeriihrt, nicht ohne sich vorher beim Scharfrichter zu erkundigen, auf
welche Weise er die effektivste Wirkung zeitige. So beweist Sokrates, wie
wenig man an der Welt des Materiellen zu hiangen braucht, wenn man sein
Leben dem Vermoégen der Seele gemifd auf Verstand und Vernunft
ausgerichtet hat. Dann kann man sogar den eigenen Kérper gehen lassen,
und der Schrecken des Todes verlischt. Vor seiner Hinrichtung spricht
Sokrates zu seinen Freunden wohl die gelassensten letzten Worte, die je
einem Menschen in einer solchen Situation tiiber die Lippen gekommen
sind: »Es ist Zeit, dass wir gehen; ich um zu sterben, und ihr um zu leben.
Wer aber von uns beiden zu dem besseren Geschift hingehe, das ist allen
verborgen aufler Gott.«?

Mit seiner Art des Philosophierens gibt Sokrates den Startschuss zur
Erforschung der denkenden Substanz. Er beschlief3t jene Epoche, die wir
heute als die der Vorsokratiker bezeichnen und in der auf materialistische
Weise tuber die Weltprinzipien und ersten Ursachen aller Prozesse
spekuliert wurde. Sokrates gibt dem Nachdenken unter und tber den
Menschen seinen Platz und leitet somit das grofie Projekt der
Selbstreflexion ein. Die Frage nach dem Sitz der Empfindungen und nach
den Mechanismen des Geistes ist damit, wenn nicht explizit, so doch
implizit gestellt. Nun muss sie ausformuliert werden.

Wie die Seele unsterblich wird



Platon (428/427-348/347 v. Chr.) gehort zu der Schiilerschar, die Sokrates
durch Athen folgt. Anders als sein Lehrer, der zeitlebens keine einzige
Zeile schreibt, hilt er all seine Gedanken fest und errichtet ein
philosophisches Gebiude, auf das alle Denker nach ihm Bezug nehmen
werden. Der britische Philosoph Alfred North Whitehead (1861-1947)
wird zweieinhalbtausend Jahre spiter konstatieren, dass die gesamte
abendliandische Philosophie lediglich aus Fufinoten zu Platons Werk
bestehe.? Seine Bewunderung fir Sokrates driickt Platon aus, indem er
ihm die Hauptrolle in seinen philosophischen Dialogen gibt.

Besonders im Timaios geht es um die Natur der Seele, die von Platon als
dreigeteilt erlebt wird. Die wichtigsten Themen des athenischen
Stadtstaates begegnen einem hier wieder. Zuerst wire da der Mut, den der
Einzelne stets unter Beweis stellen muss, da man in den kriegerischen
Zeiten — es geht um die Vorherrschaft im Mittelmeerraum - im Prinzip
jederzeit zu den Waffen gerufen werden kann. Des Weiteren geht es den
Hellenen, wie allen friheren wund spiteren zivilisatorischen
Gemeinschaften, um den Umgang mit den Begierden, die bereits die
Gotter in Homers Epen ein ums andere Mal ins Verderben stiirzen. Das
Begehren ist jedoch nicht rundheraus abzulehnen, da es zugleich auch das
Uberleben sichert. Schliefdlich dringt etwas im Menschen nach Erkenntnis
und Einsicht, wovon das Leben des Sokrates ein so strahlendes Beispiel
gegeben hat.

Wo sitzt nun der Mut? Anders gefragt: Welches Organ reagiert am
starksten, wenn Mut gefordert ist? Welcher Teil des Korpers streckt sich
stolz empor, um Widrigkeiten und Gefahren entgegenzutreten? Sicherlich
die Brust, die vom Herzen ausgefillt wird, das wie toll schlagt, sobald Mut
verlangt wird, und vor Euphorie hiipft, wenn die gefihrliche Situation
Uberstanden ist. Platon verlegt den mutigen Seelenteil also ins Herz.

Und das Begehren? Wo fihlt man die Lust unter der hellenischen
Sonne? Hierfiir kommt nur der Unterleib infrage. Dort rumort die Kraft
der Lenden, immer zum Ausbruch bereit.

Wo anders als im Kopf kann der erkennende Seelenteil sitzen? Stutzt
man ihn nicht in die Hinde und reibt die gefaltete Stirn, sobald man sich



iiber ein anspruchsvolles Problem Klarheit verschaffen méchte? Hier kann
sich Platon, dem Empirie in der praktischen Welt fernlag, auf Hippokrates
von Kos (480-370 v. Chr.) berufen. Jenen Vater der Medizin, der mit
seinem Eid, wonach ein Arzt nur zum Nutzen des Patienten zu handeln
hat, bis in unsere Tage hineinwirkt. Hippokrates hat zwar keine sonderlich
hohe Meinung von dem Organ »in der geraumigen Kopfhohle«, das »weif3
und brockelige® sei und hochstens den Stellenwert einer Driise haben
konnte. Doch immerhin billigt er dem Gehirn zu, als Mittler des
Verstandes zu fungieren. Als ursichlich aber fur alle intellektuellen
Hohenfluge sieht er die Luft an. In ihr ligen alle hoheren geistigen
Eigenschaften, sie sei es, die dem Gehirn Einsichtsfahigkeit gibe, da sie
dort oben zuerst und in reinster Form ankdme. Auch Platon sieht den
erkennenden Seelenteil im Kopf. Zwar hilt er nichts von der Luft als
geistigem Medium, dennoch verleiht er der denkenden Substanz im
Gehirn einen besonderen Status, da er in ihr den Sitz der unsterblichen
Seele vermutet.

Fur Platon ergibt sich demnach eine aufsteigende Qualitit der
Seelenteile: Im Rumpf das Begehren und die Gier, die den Menschen dem
Tier dhnlich macht und aufler sich treibt, zugleich jedoch sein Uberleben
als Art und als Individuum sichert, da sie ihn mit Nachkommen und
Nahrung versorgt. Dartiber im Herzen der Mut, der die Kraft zum
Standhalten gibt. Doch ohne Vernunftbegleitung kann Mut zu
Tollkthnheit werden. Deshalb muss tiber allem der erkennende Seelenteil
thronen, der sowohl dem Mut als auch den Begierden die Richtung
vorgibt.

Platon sieht mit dem Gehirn eine Instanz am Werk, die in der Lage ist,
die beiden niederen Seelenteile zu beherrschen und auf diese Weise eine
Harmonie herzustellen, wie sie im Grof3en nur im gerechten Staat méglich
ist. Ebendieses Gemeinwesen entwickelt Platon in seiner dialogischen
Untersuchung Politeia mithilfe dreier Stande, die ihm als Analogie fur die
Seelenkrifte dienen: Die Handwerker stehen fir den begehrenden und
versorgenden Teil (epymetikon), der die Fiuhrung durch den Verstand
benotigt. Diesen sieht Platon im Philosophen reprasentiert, weswegen er



nur jenen Staat fur gerecht erachtet, in dem die Philosophen Herrscher
oder die Herrscher Philosophen werden. Auch der durch den Stand der
Wachter und Soldaten verbildlichte mutige Seelenteil (thymoeides) steht in
Platons gerechtem Staat unter dem Diktat der Philosophenkoénige und ist
mithin direkt dem erkennenden Seelenteil (logistikon) unterstellt.

Die Wirkmechanismen des Korpers interessieren Platon nur am Rande.
Er weif}, dass tiberall im Kérper Blut flief3t, denn wo immer man sich auch
verletzt, es dauert nicht lange, bis sich die Wunde rot farbt. Welcher Stoff
also wire besser geeignet, um einerseits die Sinnesempfindungen im
ganzen Korper zu verteilen und andererseits die Anweisungen aus dem
Kopf an die niederen Seelenteile zu Gbermitteln? Warum gerade Blut ein
derart omnipotentes Medium sein soll? Platon hilt die Spekulation
dariiber, warum wir uberhaupt einen Ko6rper haben, fiur wesentlich
spannender. Denn fir die unsterbliche Seele wiirde durchaus der Kopf
allein gentigen, der passenderweise die »Gestalt des Alls nachahmt«. Da
aber so eine herumrollende Kugel »nicht in unlésbare Schwierigkeiten
geraten solle«,® hat sie sich mit Gliedmafien beholfen, die in der Lage sind,
das unebene Geliuf geradezu spielerisch zu bewaltigen. Als
Vorsichtsmafinahme aber, damit die unedleren Bereiche des Korpers nicht
den unsterblichen Seelenteil im Kopf beeinflussen, wurde mit Hals und
Genick eine Art Nadel6hrkonstruktion im Sinne einer »Grenze zwischen
Kopf und Brust«® eingesetzt.

Der erkennende Seelenteil erweist sich far Platon durch einen
einfachen, aber zwingenden logischen Schluss als unsterblich. Wie ist es
moglich, dass wir uns sofort dariiber einig sind, wie Dinge beschaffen sein
missen, damit wir sie beispielsweise als Hiuser bezeichnen, und welchen
Dingen wir diese Klassifizierung verweigern wirden? Wie geht das,
obwohl doch kein Haus wie das andere aussieht? Wir miissen nicht einmal
dariiber nachdenken, sondern kénnen sogar bei einem Objekt, das wir
noch nie in unserem Leben gesehen haben, sofort sagen: Das ist ein Haus!
Das gleicht doch einem Wunder. Doch Wunder sind nichts far den Logos,
sie beschimen ihn eher. Platon findet eine elegante Losung. Fir ihn gibt es
ein Reich der Ideen, in dem alle Urbilder abgelegt sind. Hinter oder tber



allen einzelnen Dingen, die sich in der Welt unserer Wahrnehmung zeigen,
steht eine Idee des Dings. Diese Idee ist es nun, die unterschiedlichste
Organismen erst zu Tieren macht. Die Ideen sind jedoch nicht unmittelbar
wahrnehmbar, sonst wiirden wir auch keine Dachse, Maiuse und
Tintenfische, sondern nur die Urbilder derselben sehen. Dem
erkennenden Seelenteil aber sind sie sehr wohl zugianglich. Er hat die
Ideen in einem jenseitigen Dasein schon einmal gesehen, jedoch beim
Eintritt in den Korper vergessen. Nur die Ordnung der Dinge in der Welt
der Anschauung, die es erlaubt, verschiedenste Lebewesen als Tiere und
vielgestaltige Gemdiuer als Hiuser zu erkennen, erinnert noch an die
Priexistenz jener Ideen. Da der erkennende Seelenteil die Ideen geschaut
hat, bevor er in den Koérper kommt, muss er eine Existenz jenseits des
Korperlichen haben. Wenn er aber bereits vor dem Korper existierte,
spricht kein Grund dafir, dass es ihn nach dessen Ableben nicht mehr
geben sollte. Ergo ist der erkennende Seelenteil unsterblich und mietet
sich gleichsam fiir die Lebenszeit des Kérpers im Kopf ein.

Kiihlung des Blutes

Im alten Griechenland bilden oft tiberraschend einfache Beobachtungen
den Ausgangspunkt fiir geistige Abenteuer. Schaut man sich einmal mit
einem naiven, unvoreingenommenen Blick den Kopf eines Menschen an,
sieht man in etwa folgendes: Durch einen Schlitz wird Nahrung zugefiihrt.
Eine zweilochrige Ausstiilpung dient zum Riechen, zwei verschlief3bare
Ovale zum Sehen. Am Rande liegt je eine Muschel, die offensichtlich gut
zum Horen taugt. Die Stirn gibt dem Gesicht eine &isthetische Note,
ebenso die Haare und die Haut, die sanft die Knochen tberspannt. Der
Kopf ist ein Apparat fir die Sinne, der mehr oder minder gut aussieht. Das
ist alles. Ansonsten fallt er nur dadurch auf, dass er hin und wieder
Schmerzen verursacht. Dartiber hinaus gibt es in seinem Inneren nichts zu
fihlen. Ganz anders dagegen das Herz: Es schlagt. Es pulsiert. Es kann
empfinden. In heftiger Erregung fliegt es geradezu, nimmt einem fast den



Atem. Es gerit sogar ins Stolpern, kann aber auch in tiefer Entspannung
kaum noch spiirbar sein. Bei schweren Schicksalsschligen zieht es sich voll
Trauer zusammen und bricht, wenn man keinen Ausweg mehr findet. So
ist doch allem Anschein nach das Herz und nicht der Kopf das Zentrum
des Lebendigen. Ein weiteres schlagendes Argument hierfur ist die
Tatsache, dass ein Stich ins Herz immer tédliche Folgen hat, wihrend
Kopfverletzungen mit etwas Gliick verheilen kénnen.

Aristoteles (384-322 v. Chr.) nimmt diese Beobachtung als Grundlage
fur seine Sicht auf den Sitz der Seele. Als er in Tierversuchen feststellt,
dass ein freigelegtes Gehirn inklusive seines Trigers nicht reagiert, wenn
man es bertihrt, misst er diesem Organ lediglich untergeordnete Aufgaben
zu. Es habe nicht einmal »Verbindung mit den Sinnesorganen«. Da die
schwitznasse Stirn des siidlandischen Menschen oft die kiihlste Stelle des
Kérpers ist, kommt Aristoteles nach reiflicher Uberlegung zu der
Uberzeugung, dass dem fithllosen Hirn im menschlichen Organismus die
Funktion zukommt, das hitzige Blut zu temperieren. Da alles in der Natur
sein Gegengewicht brauche, »hat die Natur als Gegenstiick zur Herzgegend
und der im Herzen befindlichen Wirme das Gehirn ersonnen ... Das
Gehirn temperiert die im Herzen enthaltene Warme«.2

Wie treffend die Intuition des Aristoteles auch in dieser Richtung war,
zeigt sich in der Theorie der amerikanischen Anthropologin Dean Falk
(*1944), die das rasante Hirnwachstum des Menschen auf das spezielle
Kihlsystem in seinem Kopf zurtckfihrt. Mit dem aufrechten Gang
entstand im Hirn ein Netzwerk aus feinsten Venen, das, dhnlich den
Lamellen eines Kithlschranks, effektiv Hitze abfithren konnte. Das war bei
der Verdreifachung der Gehirnmasse gegentiber den Schimpansen
dringend nétig, denn Hirngewebe verbraucht sechzehnmal mehr Energie
als Muskelgewebe und produziert dementsprechend viel Warme.

Aristoteles kennt wie sein Lehrer Platon mehrere Seelen, die fiur
verschiedene Bereiche zustindig sind. Dabei legt er ein unaufgeregt
sachliches Verstandnis der Seele an den Tag. Sie Gbernimmt in seiner
Sichtweise die Funktion, ein vorhandenes Vermégen umzusetzen. So wie
das Licht dem Auge das Sehen ermdglicht, entfaltet die Seele die



angelegten Eigenschaften, alles, »was nach seiner Moglichkeit zu sein
vermag«.? Alle Lebewesen beispielsweise besitzen - anders als
Gegenstinde - die prinzipielle Eigenschaft, lebendig zu sein. Die Seele
ermoglicht es nach Aristoteles den Pflanzen, Tieren und Menschen, diese
Lebendigkeit zu praktizieren. Ein toter Organismus kann durchaus ebenso
viele Anlagen besitzen wie ein lebendiger. Nur fehlt ihm das
Entscheidende — die Beseeltheit, die ihm dabei hilft, diese Anlagen auch in
Szene zu setzen.

Zwei Seelen in der Brust

Das Prinzip der Ermoglichung findet Aristoteles auf den verschiedenen
Ebenen des Lebendigen, in der Erndhrungsseele ebenso wie in der
Wahrnehmungsseele, beide sieht er im Herzen beheimatet.l? Die
Erndhrungsseele startet ihr Wirken zwar im Mund, in dem die Oliven
ebenso wie der Hammel und das Brot zerkleinert werden, aber zu wirken
beginnt die Nahrung erst, nachdem sie geschluckt ist. Damit verschwindet
sie auch aus dem Bereich des Kopfes. Aristoteles schaut nun streng auf die
Funktion: Was macht die Erndhrungsseele? Was ermdglicht sie? Was ist in
den Nihrstoffen angelegt, das es zu entfalten gilt? Warum tiberfallt uns
mehrmals taglich das Bedirfnis, etwas zu essen? Warum scheinen Tiere
(fast) Uberhaupt nichts anderes im Sinn zu haben? Warum strecken
Pflanzen ihre Wurzeln sogar um Felsen herum nach Nihrstoffen aus? Was
die Erndhrungsseele ermdoglicht, sieht man gut, wenn ihr der Stoff
ausgeht. Die Organismen leiden Hunger, werden kraftlos und lethargisch.
Somit ermdglicht sie dem Organismus Aktivitit. Sie feuert ihn an. Das
Blut wird mithilfe der Nahrung vom Herzen her erhitzt, wie der
Wasserkessel auf dem Herd. Wie dieser braucht das erhitzte Blut eine
Regulationsmoglichkeit. Den tiberkochenden Topf nimmt man vom Herd,
wihrend das heif3e Blut ins Hirn transportiert und abgekahlt wird.

Auch fir die zweite, die Wahrnehmungsseele, spielt das Herz die
entscheidende Rolle. Die Sinne sind fur Aristoteles unbestechlich, und



zwar in einer sehr grundsitzlichen Hinsicht. Sie kénnen immer nur eine
bestimmte Qualitit der Umgebung vermelden: die Augen Farben, die Nase
Gertuche, die Haut Berithrung, die Zunge Geschmack und die Ohren Laute.
Das Gesamterlebnis eines Gegenstands, der im besten Fall riecht, in
Farben erstrahlt, Gerdusche von sich gibt, den man schmecken und
berithren kann, vermag uns keiner der einzelnen Sinne zu bieten. Hierzu
braucht es mehr als nur Wahrnehmung. Die Welt nicht nur auf Reize
abzutasten, sondern sie wirklich in ihrer Fille zu erleben, das kann fiir
Aristoteles nur das Herz als Zentralorgan der Lebendigkeit leisten.

Diese Einsicht liegt nah bei der des deutschen Physiologen Johannes
Miiller (1801-1858), der im 19. Jahrhundert im sogenannten Gesetz der
spezifischen Sinnesenergien definiert, dass jede Sinneszelle gar nicht
direkt auf die Umwelt reagieren kann. Egal, was die Zelle erregt, sie meldet
immer nur, was sie melden kann. Sie spricht nur ihre eigene Sprache und
nicht die der Umwelt. Der Gsterreich-amerikanische Kybernetiker Heinz
von Foerster (1911-2002) nimmt diesen Umstand Ende des 20.
Jahrhunderts zur Grundlage fir den erkenntnistheoretischen
Konstruktivismus, nach dem der Reichtum unserer Erlebniswelt vom
Gehirn konstruiert wird. Diese Theorie ist mittlerweile auch unter
Hirnforschern Konsens.

Die Seele denkt

Die Vernunft regiert nach Aristoteles in der dritten Seele, die uns
Menschen exklusiv gegeben ist, wihrend die Wahrnehmungsseele auch in
Tieren und die Ernihrungsseele auch in Pflanzen wirkt. Was aber
ermoglicht die Geist- oder Vernunftseele dem Menschen? Wie erschafft sie
den offensichtlichen Unterschied zwischen Tier und Mensch? Was leistet
sie, damit Menschen Sprache und Kultur ausbilden kénnen? Oder anders
gefragt: Was macht einen Gedanken zu einem Gedanken?

Dazu ein Beispiel, das Aristoteles selbst zur Beschreibung des logischen
Denkvermégens heranzog. Er ging von einer stimmigen und



allgemeingiltigen Aussage wie »Alle Menschen sind sterblich« aus. Nun
kann man auf der Grundlage dieses Satzes weitere Aussagen treffen.
Aristoteles wahlte zur Verdeutlichung: »Sokrates ist ein Mensch.« Mit
Gewissheit kommt man nun zu dem Schluss: »Sokrates ist sterblich.«

Was ist hier geschehen? Zuerst wurde die Beobachtung der
Wahrnehmungsseele, dass Menschen sterben, verallgemeinert und
daraufhin mithilfe einer logischen Operation eine Einzelfallanwendung
ausgefihrt. Das alles geschah in einem Bereich, der jenseits der
unmittelbaren Wahrnehmung liegt. Die Wahrnehmungsseele kénnte uns
lediglich befdhigen, die Menschen aufzuzihlen, die wir sterben sahen. Um
also mit ihrem Vermogen zu der Aussage zu gelangen, dass alle Menschen
sterblich sind, miussten wir erst das Ende der menschlichen Gattung
abwarten. Dann aber lebt auch kein Mensch mehr. Fir die Art des hier
notwendigen abstrakten Denkens benétigt der Mensch die Vernunftseele,
die sich tber die konkreten Beobachtungen der Wahrnehmungsseele
erheben kann. Sie ermdéglicht dem Menschen, den in ihm angelegten Geist
fliegen zu lassen und Zusammenhidnge zu erkennen, wo die
Wahrnehmung nur Momentaufnahmen erkennt.

Wo hat nun diese dritte Seelenform ihren Sitz? Der Kopf scheidet fiir
Aristoteles aus, ihn weif3 er mit Kahltitigkeiten befasst. Aber auch das
Herz ist nicht der richtige Ort fur die Vernunftseele, denn die geistigen
Abenteuer haben mit der unmittelbaren Lebendigkeit, die in der Brust
sitzt, nichts zu tun. Um zu denken, braucht man keine Empfindungen. Im
Gegentelil, je weniger Ablenkung es gibt, umso praziser kann die Vernunft
arbeiten. Wo also befindet sich die Geistseele? Gegenfrage: Wo befindet
sich die Einsicht, dass Sokrates sterblich ist? In mir? Jetzt ja, aber es gibe
die Einsicht auch, wenn ich gar nichts davon wiisste. Aristoteles ordnet der
Geistseele dementsprechend weder einen Bereich des Korpers noch ein
spezielles Organ zu. Sie ist iberall und nirgends. Anders als
Wahrnehmungs- und Erndhrungsseele vergeht sie auch nicht zusammen
mit dem Koérper. Wire dem so, miisste jeder Mensch noch einmal alles
Wissen und Konnen vom Faustkeil an selbst ergriinden. Die unsterbliche
Geistseele wird von Aristoteles, der sich hierin als Schiiler Platons zu



erkennen gibt, als ein wirkendes Prinzip gesehen, das den Verstand
ermoglicht. Deshalb kann sie weder individuell sein, noch kann sie
sterben. Im Zusammenwirken mit der Wahrnehmungsseele kann sie dem
Menschen jedoch zu ganz personlichen Einsichten verhelfen: tiber die
Dinge der Welt, aber auch tber sich selbst, ebenso wie tiber Kopf und
Herz.

Der Sitz der Geistseele, die wir heute Bewusstsein nennen, ist noch
immer nicht geklart. Trotz enormer Anstrengungen haben die
Hirnforscher bislang keinen Ort gefunden, der fiir die Einheit unseres
Bewusstseinsstromes verantwortlich ist. Der Neurowissenschaftler
Christof Koch (*1956) vom California Institute of Technology hat sein
gesamtes wissenschaftliches Leben diesem Forschungsfeld gewidmet und
ist mittlerweile zu dem Schluss gekommen, dass Bewusstsein nicht aus
den komplexen neuronalen Netzen erwichst, sondern eine elementare
Eigenschaft lebender Materie ist, die sich nicht von etwas anderem
ableiten lisst: »Ich sehe nicht, wie sich die Trennung zwischen Geschépfen
ohne und mit Bewusstsein durch mehr Neurone tberbricken liefle.«t

Mit den Uberlegungen von Aristoteles entsteht im alten Griechenland
bereits ein umfassendes Bild der Wahrnehmungs- und Denkvorgange,
auch ohne die Verwendung von Begriffen wie Nerven oder elektrische
Leitfahigkeit. Aristoteles erweist sich als hellsichtig bei den allgemeinen
Prinzipien, hingegen als hoch spekulativ, wenn es um konkrete
Mechanismen geht. Etwa bei der Frage, auf welche Weise die
Sinneseindriicke vom Kopf zu der von ihm apostrophierten
Lebenszentrale im Herzen gelangen.

Was ist der Urstoff, der Leben spendet?

Auch in dieser Frage wird man wiederum bei unmittelbaren
Alltagsbeobachtungen findig. Das Feuer ist eminent wichtig fir das Leben
in der Antike. Die griechischen Hiuser sind um die Feuerstitte
herumgruppiert, ihre enorme Macht demonstrieren die Flammen, wenn



sie ganze Waldstriche vernichten. Warum also nicht das Feuer als erstes
Lebensprinzip ansehen? Oder ist die Erde als Element letztlich wichtiger?
Schliefdlich reift und gedeiht auf und in ihr alles, was man zum Leben
braucht, in ihr muss der Keim des Lebendigen stecken. Und was ist mit
dem Wasser? Zweifellos ist es die Grundlage aller Fruchtbarkeit, lasst sein
Fehlen doch die Pflanzen vertrocknen und die Menschen jammerlich
verdursten. Es gibt aber noch ein viel lebensnotwendigeres Element, das
einem keine zweihundert Herzschlige fehlen darf: die Luft!

Einer der prominentesten Vertreter dieser Auffassung ist Diogenes von
Apollonia (499-428 v. Chr.) — nicht zu verwechseln mit jenem Diogenes
von Sinope (410/405-323/320 v. Chr.), der seinen Landsleuten die
Bedurfnislosigkeit aus der Tonne heraus vorlebt. Dieser behauptet, zum
Leben nicht viel mehr zu brauchen als Luft, wihrend Diogenes von
Apollonia zum Denken kaum etwas anderes benétigt. Fiir den Arzt und
Naturphilosophen stellt sich die duflerst wandlungsfihige Luft nicht
einfach nur als ein Element, sondern als ein Prinzip dar, das durch
Verdichtung alle Gegenstande und durch Verdiinnung alle Flussigkeiten
schafft.

Auch bei der Ubertragung der Sinnesinformationen spielt Luft die
entscheidende Rolle durch ihre besondere Eigenschaft, sich mit allem
mischen zu kénnen. So im Inneren des Kopfes — Diogenes von Apollonia
ging davon aus, dass die Wahrnehmung grofitenteils im Gehirn verarbeitet
wird — mit der Luft, die von den Ohren und der Nase kommt, nachdem
diese sich mit der tonenden und riechenden Luft draufien zusammengetan
hat. Mithilfe dieser mehrstufigen Mischung werden die Hoér- und die
Sehinformationen weitergeleitet. Bei den anderen Sinnen liuft das im
Prinzip dhnlich, wobei diese als Fortleitungskanile das Blut benutzen, mit
dem sich die Luft hervorragend mischen kann, da ja alles — so auch das
Blut - aus der Luft entstanden ist.

Aristoteles Ubernimmt dieses Konzept von Diogenes von Apollonia,
veredelt es jedoch erheblich, und dies nicht nur, indem er das Hirn gegen
das Herz als Lebenszentrum austauscht. Zunichst testet er, ob sein Lehrer
Platon mit der Behauptung Recht hatte, dass die Informationen der Sinne



