


Matthias Eckoldt

EINE KURZE GESCHICHTE 

VON GEHIRN UND GEIST

Woher wir wissen, 

wie wir fühlen und denken

Pantheon



Der Inhalt dieses E-Books ist urheberrechtlich geschützt und enthält
technische Sicherungsmaßnahmen gegen unbefugte Nutzung. Die Entfernung

dieser Sicherung sowie die Nutzung durch unbefugte Verarbeitung,
Vervielfältigung, Verbreitung oder öffentliche Zugänglichmachung,

insbesondere in elektronischer Form, ist untersagt und kann straf- und
zivilrechtliche Sanktionen nach sich ziehen.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so übernehmen
wir für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese nicht zu eigen machen,

sondern lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung
verweisen.

Copyright © 2016 by Pantheon Verlag, München, 
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 

Neumarkter Str. 28, 81673 München

Umschlaggestaltung: Büro Jorge Schmidt, München, 
unter Verwendung von Abbildungen © efks/iStockphoto und 

© Gil-Design/iStockphoto (Schmetterlinge)
Satz: Ditta Ahmadi, Berlin

Reproduktionen: Aigner, Berlin
ISBN 978-3-641-11409-1

V002

www.pantheon-verlag.de

http://www.pantheon-verlag.de/


»Wenn das Hirn so einfach wäre, 

dass wir es verstehen könnten, 

dann wären wir so einfach, 

dass wir es nicht könnten.«

EMERSON PUGH



Inhalt

Vorwort

ANTIKE 

Wie der Geist aus dem Brunnen kommt

MITTELALTER UND RENAISSANCE 

Der Geist orgelt

NEUZEIT 

Das Hirn: ein Telegraph – oder eine Landkarte?

MODERNE 

Der Geist im Chemiebaukasten – oder doch im Computer?

GEGENWART 

Das Hirn wird wie das Internet gewesen sein

Dank

ANHANG

Anmerkungen

Register



Vorwort

Wir können nur vermuten, warum sich unsere Urahnen einst aufgerichtet

haben. Überkam sie der Übermut, nachdem sie den angestammten

Lebensraum auf den Bäumen erfolgreich verlassen hatten? Geschah es aus

Langeweile? Oder drängte sich diese Idee allein schon aus anatomischen

Gründen auf? Denn die Arme, die sie nun nicht mehr zum Herumhangeln

an den Ästen benötigten, verkürzten sich, und die so erzwungene

Hockstellung ließ die Fortbewegung zunehmend beschwerlicher werden.

Warum also nicht auf zwei Beinen gehen? Einen Versuch sollte es wohl

allemal wert sein.

Die Balanceprobleme von Kleinkindern, die im Alter von etwa einem

Jahr den entscheidenden Prozess der Menschwerdung noch einmal

durchexerzieren, dürften sicherlich nur ein sehr unvollkommenes Bild

davon geben, wie schwierig sich dieses Unterfangen einst gestaltete. Das

Risiko, unsicheren Schrittes durch die Wälder zu taumeln, kann man gar

nicht hoch genug einschätzen. Es wird kaum möglich gewesen sein, vor

Fressfeinden zu �iehen, von siegreich geführten Kämpfen gar nicht zu

reden. Dennoch sind unsere Vorfahren bei dieser Bewegungsform

geblieben. Der aufrechte Gang muss vor über drei Millionen Jahren etwas

ermöglicht haben, das alle damit verbundenen Mühen und Gefahren in

den Schatten stellte.

Zumindest zwei wesentliche Vorteile kommen in Betracht: die

Eröffnung eines größeren Blickfeldes und die Befreiung der vorderen

Extremitäten von den Aufgaben der Fortbewegung. Das Zusammenwirken

dieser beiden Faktoren gestattet eine neue Wahrnehmungsform, die sich

bald schon von der alleinigen Konzentration auf die Nahrungssuche und

den Vollzug des Geschlechtsverkehrs befreit. Die Hände untersuchen, was

ihnen unter die Finger kommt, die Augen unterstützen, registrieren,

inspirieren. Weitere Effekte be�ügeln diese neue Art der Kooperation: Der

Schädel erfährt in der Vertikalen eine erhebliche Druckentlastung und



benötigt weniger von der das Wachstum begrenzenden Haltemuskulatur.

Es kommt zu einer präfrontalen Entriegelung.

1

 Die Stirn wird frei, im

tatsächlichen wie auch im übertragenen Sinn. Der im Zusammenspiel von

Hand und Auge neu gewonnene Horizont erfordert und ermöglicht

gleichermaßen ein Gehirnwachstum. Zusätzlich erfährt das erhobene

Haupt eine gewisse Kühlung, die es erlaubt, mehr energiereiche, neuronale

Aktivitäten unter der Schädeldecke in Gang zu setzen.

Die Hände erproben sich als erste Werkzeuge. Bald werden sie hierin

von nützlichen Gegenständen unterstützt. Zwar brechen auch andere

Tiere Fruchtschalen mithilfe harter Gegenstände auf, doch all ihr Sinnen

richtet sich lediglich auf die Mahlzeit, während das Interesse der

zweibeinigen Artgenossen zugleich auch dem Instrument selbst, seiner

Aufbewahrung sowie seiner Verbesserung gilt. Der aufrecht schreitende

Erdenbewohner zeichnet sich durch keinerlei körperliche Überlegenheit

gegenüber den anderen Kreaturen aus. Im Gegenteil, er kann weder

sonderlich schnell rennen noch besitzt er überdurchschnittliche

Muskelkräfte, Greifzähne oder Giftdrüsen, mit denen er sich Respekt

verschaffen könnte. Er ist ein rechtes Mängelwesen, das über nichts

verfügt außer einer im Tierreich bis dato nie gesehenen Neugier, mit der

er die Welt erkundet und schließlich sogar die Angst vor dem Feuer

überwindet.

Wenn er sein Antlitz auf einer glatten Wasserober�äche erblickt,

realisiert er sofort, dass er es mit seinem Spiegelbild und keiner anderen

Person zu tun hat. Das wissen auch Affen. Wenn man ihnen während einer

Narkose einen Klecks auf die Stirn malt und sie dann vor einem Spiegel zu

sich kommen lässt, kratzen sie völlig selbstverständlich die Farbe ab.

Danach jedoch erlischt das Interesse am Alter Ego sogleich. Für den Homo

sapiens hingegen beginnt mit dem ersten Spiegelerlebnis ein nicht

abschließbarer Prozess der Selbsterkundung.

Seit mindestens zwölftausend Jahren richtet sich dieses Interesse am

eigenen Dasein auch auf die Kopfregion. Das legen Skelettfunde aus der

Mittelsteinzeit nahe. Einige der Schädel weisen Löcher mit einer

Symmetrie auf, die nicht von Unfällen herrühren kann. Nur mit gezielten



Operationen gelingen solche kreisrunden Öffnungen; die Schädelplatten

der Opfer müssen bei lebendigem Leib und vollem Bewusstsein bearbeitet

worden sein (wenn nicht eine segensreiche Ohnmacht die Sinne raubte).

Jedenfalls überlebten die Patienten der ersten Hirnchirurgen diese

sogenannten Trepanationen, das kann man aus den gefundenen Schädeln

der Steinzeitmenschen lesen. Die scharfen Kanten, die beim Durchstoßen

der Schädeldecke entstehen, haben sich abgerundet, was nur durch die

Bildung neuer Knochensubstanz möglich ist. Den Grad dieses

Selbstheilungsprozesses sieht man unter dem Mikroskop und kann daraus

auf die Lebenszeit schließen, die dem Operierten noch vergönnt war.

Nicht selten müssen das mehr als zehn Jahre gewesen sein. Über den

Hintergrund der Trepanationen existieren allerdings nicht mehr als

plausible Vermutungen. Befragungen von Menschen, die in heutigen

archaischen Stammeskulturen leben, ergaben, dass die Medizinmänner

auf diese martialische Weise womöglich böse Geister dazu bewegen

wollten, aus den Köpfen der Betroffenen zu entweichen.

In der Antike wird aus den Geistern der Geist, als die griechischen

Philosophen die großen Fragen nach dem Wesen von Erkenntnis und

Wissen stellen. Das vorliegende Buch, Eine kurze Geschichte von Gehirn und

Geist, setzt hier ein und ergründet, wie das Gehirn sich selbst zu

re�ektieren beginnt. Anfangs ist es noch gar nicht ausgemacht, ob im Kopf

wirklich die Gedanken gebildet werden. Ebenso plausibel klingen

Spekulationen über seine vorrangige Kühlfunktion für das hitzige Blut.

Darüber hinaus macht die Seele immer wieder Probleme. Ist sie

unsterblich und wandert von Körper zu Körper? Was aber wird dann mit

all ihren Erfahrungen, die sie im irdischen Dasein gesammelt hat? Oder

vergeht sie einfach mit dem Körper? Aber kann sie so profan wie dieser

einfach zu Staub zerfallen? Von dem Moment an, wo im 3. Jahrhundert v.

Chr. Schädel geöffnet werden, um die Wissbegier zu befriedigen, stellt sich

das Leib-Seele-Problem als Frage nach dem Verhältnis von Gehirn und

Geist. Wo genau wird der Gedanke, die Hand zu bewegen, materielle

Realität? Und auf welche Weise? Oder andersherum: Wie verdichten sich

die vielen verschiedenen Reize der Außenwelt zu einer Emp�ndung?



Bereits vor ungefähr zwölftausend Jahren wurden Schädel geöffnet. Es gibt Belege dafür,

dass die Trepanations-Opfer diese massiven Eingriffe überlebten.

© Picture Alliance, Frankfurt (AKG Images)



Bis heute konnten diese Fragen nicht abschließend geklärt werden.

Dieses Buch erzählt von den verschiedenen, über die Jahrhunderte

unternommenen Versuchen, Antworten zu �nden. Dabei stellt sich

heraus, dass unser Denken im Kern weniger nach Antworten sucht,

vielmehr arbeitet es ständig an einer Präzisierung der Fragestellung.

Diesem Vorgang fallen die verschiedensten Konzepte von Struktur und

Funktion des Hirns zum Opfer, so brillant sie auch sein mögen. Was

einmal glanzvoll bewiesen schien, wird wenig später widerlegt. Vor diesem

Hintergrund geht es also nicht um ein Fortschreiten vom Unwissen hin

zur absoluten Wahrheit, sondern um das, was Niklas Luhmann einmal

Umverteilung von Problemlösungsdruck nannte. Dasselbe muss immer

wieder anders erklärt werden, weil sich geschichtliche Epochen nicht

durch Ereignisse, sondern durch verschiedene

Wahrnehmungsbedingungen voneinander abgrenzen. Die Perspektive auf

die Welt – und damit auf das Gehirn – unterscheidet sich in der Antike

wesentlich von der im Mittelalter, ebenso wie von der neuzeitlichen. Die

Sicht der Dinge verändert sich jedoch nicht durch Anhäufung von Wissen.

Menschen wissen im Laufe der Geschichte nicht mehr, nur anderes. Eher

sind es technische Er�ndungen, die einer Zeit ihre spezi�sche

Weltwahrnehmung ein�üstern.

Nicht von ungefähr orientieren sich die Modelle der Hirnforschung

denn auch an den jeweiligen technologischen Ikonen. So funktioniert das

Hirn für die Römer wie ihre ausgetüftelten Brunnenanlagen. Der

Lebensgeist (spiritus animalis) �ießt ‒ wie das Wasser von Becken zu

Becken ‒ durch die Hirnbehälter und verändert dabei seine Qualität,

sodass er die vielen verschiedenen Steuerungsaufgaben bewältigen kann.

Descartes bricht das fast tausendjährige Schweigen des christlich

dominierten Mittelalters zu den Fragen des Körpers und zieht für die

Erklärung der Vorgänge im Gehirn die im 17. Jahrhundert zur Blüte

gelangte Mechanik heran. Luftdruck, Ventile, Klappen – das Gehirn

funktioniert von nun an nach dem Prinzip der Orgel. Das feinabgestimmte

Ineinandergreifen der Funktionen produziert beim Musikinstrument

Wohlklänge und im Kopf den Geist. Mit Aufkommen der Elektrizität



entstehen neue Deutungsmöglichkeiten. So scheint das Hirn im 19.

Jahrhundert doch besser als Telegraphenamt beschrieben, das durch die

Nerven mit den Befehlsempfängern im Körper verbunden ist, ähnlich wie

die Kabel der Telegraphie mit aller Welt. Zugleich jedoch steht die

Geographie hoch im Kurs: Ist das Hirn vielleicht doch eher durch eine

Landkarte zu verbildlichen? Auf der Großhirnrinde des Menschen ist

genug Platz, um seinen Fähigkeiten einen ebenso fest umschriebenen Ort

zu geben wie den Landstrichen, Küsten und Meeren auf dem Papier. Im

20. Jahrhundert entstehen weitere Angebote, um das Hirn auf wieder

andere Weise zu sehen. So soll es nun wie ein chemisches Laboratorium

funktionieren. Dementsprechend werden die Neurone zu Miniatur-

Chemiebaukästen. Im Zeitalter der Kybernetik begreift man das Hirn als

Computer, in dem Nervenzellen nach den Grundoperationen der Logik

arbeiten. Mit Aufkommen des Internets schließlich stellt sich den

Hirnforschern ihr Gegenstand als ein Netzwerk verteilter Intelligenz dar.

Die verschiedenen Metaphern zeigen die vielen Facetten der

Hirntätigkeit, zugleich erzählen sie vom sich wandelnden Selbstbild des

Menschen. So wie er sein Hirn beschreibt, sieht er auch sich selbst. Ob als

mechanisches Rädchen im großen Getriebe, als Sklave seiner Hirnchemie

oder als Netzwerker in Teams – die Bilder, die uns die Wissenschaftler

liefern, werfen Schlaglichter auf die Art und Weise, wie wir denken und

fühlen.

Das vorliegende Buch möchte seine Leser einladen, in die Geschichte

der Erforschung des Gehirns einzutauchen. Die behandelten Epochen

werden dabei nicht mit dem Wissen von heute betrachtet, auch wenn die

Resonanzen von früheren und heutigen Erkenntnissen immer mitlaufen.

Vielmehr wird der Versuch unternommen, sich auf die Augenhöhe der

jeweiligen Forscher zu begeben und aus dem Horizont der Zeit heraus die

Fragen nach dem Funktionieren des Gehirns zu begreifen. Die Kuriosität

mancher Lösungswege soll dabei nicht als Beleg für die Verirrung eines

oder mehrerer Wissenschaftler dienen, sondern die verschlungenen Pfade

menschlichen Denkens nachzeichnen. Kein Zeitalter – sicher auch nicht

das unsrige – ist gegen das feixende Kopfschütteln späterer Generationen



gefeit.



ANTIKE 

Wie der Geist aus dem Brunnen kommt



Weder Strom noch Nerven

Man stelle sich eine Welt vor, die keine Elektrizität kennt: Es gibt keine

Kraftwerke, keine Überlandkabel, keine Steckdosen und kein Licht von

Glühlampen. Auch keine Staubsauger, Computer, Radios und dergleichen.

Darüber hinaus existiert der Begriff »Nerven« nicht. Spräche man das

Wort aus, würde man reihum nur Schulterzucken ernten und fragende

Blicke auf sich ziehen. Wie redet man über das Gehirn in einer solchen

Epoche, da noch keine Neurone feuern, niemand Aktionspotentiale

nachzuweisen sucht und kein Nervensystem den Körper durchzieht?

Das Gehirn spielt im antiken Griechenland keine Rolle. Es gibt ja auch

noch keine Hirnforscher. Nicht einmal Naturwissenschaftler kennt man in

jenen Zeiten, ebenso wenig wie Geisteswissenschaftler. Das Universum

des Wissens ist noch nicht in verschiedene Gebiete zerfallen. Auch für die

neuzeitliche Unterscheidung zwischen Fakt und Fiktion hat man keine

Verwendung. Die von Homer gesungenen Epen sind für die Griechen real,

wobei ihr Begriff von Realität nicht dem unsrigen entspricht. Die

menschlichen Kon�ikte ihrer Götter haben in etwa den Stellenwert, den

für uns die Geschichte einnimmt. Es handelt sich um Episoden

vergangener Zeiten, die man selbst nicht bezeugen kann, aus denen heraus

man aber Teile der eigenen Existenz und Kultur zu erklären vermag.

Allerdings erfährt auch der Begriff des Erklärens eine andere Bedeutung,

da Spekulation und analytisches Denken nicht als Widerspruch

empfunden werden.

Die höchste Stufe geistiger Tätigkeit sehen die Griechen in der

Kontemplation. Man blinzelt in die Sonne, legt sich zu Tisch, redet,

debattiert und kräftigt die rhetorischen Muskeln, wann immer sich

Gelegenheit dazu bietet. Die kühne ese gilt in jenen Tagen mehr als die

�eißige Empirie. Wieso soll man die Hände gebrauchen, solange man die

Gedanken benutzen kann? Aber woher kommen die Gedanken? Was denkt

in einem? Worin besteht die Eigenheit der Seele?



Bei solchen Fragen geht es nicht darum, der geistigen Welt einen Ort

zu geben, um sie darauf festzulegen, sondern eher darum, sie zu würdigen

und ihr auf Augenhöhe zu begegnen. Meisterlich und für die folgenden

Zeiten vorbildgebend gelingt das Sokrates (469–399 v. Chr.), der im 5.

Jahrhundert v. Chr. auf den Plätzen Athens zu �nden ist, wo er sich lieber

aufhält als zu Hause bei seinem zänkischen Weib. Er verstrickt seine

Mitbürger in endlose Dialoge. Jedenfalls berichten das seine Getreuen und

stellen ihn als einen unwiderstehlichen Diskutanten dar. Sokrates selbst

bezeichnet sich als würdigen Sohn einer Hebamme, denn seine

Kunstfertigkeit sieht er darin, die Gedanken seines Gegenübers zur Welt

zu bringen. Sokrates zieht alles sicher Geglaubte in Zweifel, so lange, bis

sein Dialogpartner zu der einzig sicheren menschlichen Erkenntnis

kommt, der Erkenntnis des fundamentalen Unwissens. Zu wissen, dass

man nicht weiß, steigt durch Sokrates zur höchsten Einsicht auf.

Bescheidenheit ist gefragt, wenn man bekennt, nicht zu wissen. Denn

hier geht es um alles, um die grundsätzliche Unfähigkeit, Wissen auf ein

festes, allgemeingültiges Fundament zu stellen. Wer sich mit Sokrates auf

einen Dialog einlässt, wird rasch erkennen, dass er Wissen mit dem Schein

davon verwechselt, weil die Seele keinen festen Grund zu fassen bekommt.

Das Denken und Meinen richtet sich nach außen in der Sorge um die

materiellen Güter. Mit dieser Ausrichtung springt man jedoch unter der

Latte durch, die ‒ von wem auch immer ‒ durch die Gabe des Verstandes

aufgelegt wurde. Das Höchste, das mithilfe der Vernunftbegabung

geleistet werden kann, besteht in der Re�exion des Denkens selbst, und

der Gipfel der Erkenntnis ist dementsprechend Selbsterkenntnis. So gibt

es das Orakel von Delphi Sokrates jedenfalls zu verstehen, der fortan die

Sorge seiner Mitbürger um Reichtum und Fortkommen in der Welt auf die

Seele umwenden will und sie mit seiner Denkmethode in ihre eigenen

Widersprüche verstrickt. Wacklig wird den Athenern der Boden unter den

Füßen, wenn sie sich letztlich eingestehen müssen, dass sie Glück im

Materiellen und Verwirklichung in Ämtern suchen. Denn über all diese

äußeren Dinge besitzt man keinerlei Verfügungsgewalt. Was ist das für ein

Glück, das zusammen mit dem Reichtum verschwindet? Wie tragend ist



ein Lebenssinn, der sich mit dem Verlust eines Amtes au�öst? Wer auf

diese Äußerlichkeiten baut, verfehlt sein Leben. Die Seele kann ihrem

Vermögen nach nicht in Einsicht und Vernunft wirken. Sie verfällt aus

Unwissenheit dem Schlechten und wird die Glückseligkeit nicht erfahren.

Am Ende seines Lebens kann Sokrates seine Armut als Beweis seiner

Tugendhaftigkeit anführen. Er habe das Dasein damit zugebracht,

Selbsterkenntnis zu üben, und keine Zeit darauf verschwendet, Besitz und

Renommee anzuhäufen. Seinen letzten Gang geht er denn auch in völliger

Gelassenheit. Zum Tode verurteilt, weil er angeblich die Götter gelästert

und die Jugend verdorben habe, trinkt er den Schierlingsbecher

ungerührt, nicht ohne sich vorher beim Scharfrichter zu erkundigen, auf

welche Weise er die effektivste Wirkung zeitige. So beweist Sokrates, wie

wenig man an der Welt des Materiellen zu hängen braucht, wenn man sein

Leben dem Vermögen der Seele gemäß auf Verstand und Vernunft

ausgerichtet hat. Dann kann man sogar den eigenen Körper gehen lassen,

und der Schrecken des Todes verlischt. Vor seiner Hinrichtung spricht

Sokrates zu seinen Freunden wohl die gelassensten letzten Worte, die je

einem Menschen in einer solchen Situation über die Lippen gekommen

sind: »Es ist Zeit, dass wir gehen; ich um zu sterben, und ihr um zu leben.

Wer aber von uns beiden zu dem besseren Geschäft hingehe, das ist allen

verborgen außer Gott.«

2

Mit seiner Art des Philosophierens gibt Sokrates den Startschuss zur

Erforschung der denkenden Substanz. Er beschließt jene Epoche, die wir

heute als die der Vorsokratiker bezeichnen und in der auf materialistische

Weise über die Weltprinzipien und ersten Ursachen aller Prozesse

spekuliert wurde. Sokrates gibt dem Nachdenken unter und über den

Menschen seinen Platz und leitet somit das große Projekt der

Selbstre�exion ein. Die Frage nach dem Sitz der Emp�ndungen und nach

den Mechanismen des Geistes ist damit, wenn nicht explizit, so doch

implizit gestellt. Nun muss sie ausformuliert werden.

Wie die Seele unsterblich wird



Platon (428/427–348/347 v. Chr.) gehört zu der Schülerschar, die Sokrates

durch Athen folgt. Anders als sein Lehrer, der zeitlebens keine einzige

Zeile schreibt, hält er all seine Gedanken fest und errichtet ein

philosophisches Gebäude, auf das alle Denker nach ihm Bezug nehmen

werden. Der britische Philosoph Alfred North Whitehead (1861–1947)

wird zweieinhalbtausend Jahre später konstatieren, dass die gesamte

abendländische Philosophie lediglich aus Fußnoten zu Platons Werk

bestehe.

3

 Seine Bewunderung für Sokrates drückt Platon aus, indem er

ihm die Hauptrolle in seinen philosophischen Dialogen gibt.

Besonders im Timaios geht es um die Natur der Seele, die von Platon als

dreigeteilt erlebt wird. Die wichtigsten emen des athenischen

Stadtstaates begegnen einem hier wieder. Zuerst wäre da der Mut, den der

Einzelne stets unter Beweis stellen muss, da man in den kriegerischen

Zeiten – es geht um die Vorherrschaft im Mittelmeerraum – im Prinzip

jederzeit zu den Waffen gerufen werden kann. Des Weiteren geht es den

Hellenen, wie allen früheren und späteren zivilisatorischen

Gemeinschaften, um den Umgang mit den Begierden, die bereits die

Götter in Homers Epen ein ums andere Mal ins Verderben stürzen. Das

Begehren ist jedoch nicht rundheraus abzulehnen, da es zugleich auch das

Überleben sichert. Schließlich drängt etwas im Menschen nach Erkenntnis

und Einsicht, wovon das Leben des Sokrates ein so strahlendes Beispiel

gegeben hat.

Wo sitzt nun der Mut? Anders gefragt: Welches Organ reagiert am

stärksten, wenn Mut gefordert ist? Welcher Teil des Körpers streckt sich

stolz empor, um Widrigkeiten und Gefahren entgegenzutreten? Sicherlich

die Brust, die vom Herzen ausgefüllt wird, das wie toll schlägt, sobald Mut

verlangt wird, und vor Euphorie hüpft, wenn die gefährliche Situation

überstanden ist. Platon verlegt den mutigen Seelenteil also ins Herz.

Und das Begehren? Wo fühlt man die Lust unter der hellenischen

Sonne? Hierfür kommt nur der Unterleib infrage. Dort rumort die Kraft

der Lenden, immer zum Ausbruch bereit.

Wo anders als im Kopf kann der erkennende Seelenteil sitzen? Stützt

man ihn nicht in die Hände und reibt die gefaltete Stirn, sobald man sich



über ein anspruchsvolles Problem Klarheit verschaffen möchte? Hier kann

sich Platon, dem Empirie in der praktischen Welt fernlag, auf Hippokrates

von Kos (480–370 v. Chr.) berufen. Jenen Vater der Medizin, der mit

seinem Eid, wonach ein Arzt nur zum Nutzen des Patienten zu handeln

hat, bis in unsere Tage hineinwirkt. Hippokrates hat zwar keine sonderlich

hohe Meinung von dem Organ »in der geräumigen Kopfhöhle«, das »weiß

und bröckelig«

4

 sei und höchstens den Stellenwert einer Drüse haben

könnte. Doch immerhin billigt er dem Gehirn zu, als Mittler des

Verstandes zu fungieren. Als ursächlich aber für alle intellektuellen

Höhen�üge sieht er die Luft an. In ihr lägen alle höheren geistigen

Eigenschaften, sie sei es, die dem Gehirn Einsichtsfähigkeit gäbe, da sie

dort oben zuerst und in reinster Form ankäme. Auch Platon sieht den

erkennenden Seelenteil im Kopf. Zwar hält er nichts von der Luft als

geistigem Medium, dennoch verleiht er der denkenden Substanz im

Gehirn einen besonderen Status, da er in ihr den Sitz der unsterblichen

Seele vermutet.

Für Platon ergibt sich demnach eine aufsteigende Qualität der

Seelenteile: Im Rumpf das Begehren und die Gier, die den Menschen dem

Tier ähnlich macht und außer sich treibt, zugleich jedoch sein Überleben

als Art und als Individuum sichert, da sie ihn mit Nachkommen und

Nahrung versorgt. Darüber im Herzen der Mut, der die Kraft zum

Standhalten gibt. Doch ohne Vernunftbegleitung kann Mut zu

Tollkühnheit werden. Deshalb muss über allem der erkennende Seelenteil

thronen, der sowohl dem Mut als auch den Begierden die Richtung

vorgibt.

Platon sieht mit dem Gehirn eine Instanz am Werk, die in der Lage ist,

die beiden niederen Seelenteile zu beherrschen und auf diese Weise eine

Harmonie herzustellen, wie sie im Großen nur im gerechten Staat möglich

ist. Ebendieses Gemeinwesen entwickelt Platon in seiner dialogischen

Untersuchung Politeia mithilfe dreier Stände, die ihm als Analogie für die

Seelenkräfte dienen: Die Handwerker stehen für den begehrenden und

versorgenden Teil (epymetikon), der die Führung durch den Verstand

benötigt. Diesen sieht Platon im Philosophen repräsentiert, weswegen er



nur jenen Staat für gerecht erachtet, in dem die Philosophen Herrscher

oder die Herrscher Philosophen werden. Auch der durch den Stand der

Wächter und Soldaten verbildlichte mutige Seelenteil (thymoeides) steht in

Platons gerechtem Staat unter dem Diktat der Philosophenkönige und ist

mithin direkt dem erkennenden Seelenteil (logistikon) unterstellt.

Die Wirkmechanismen des Körpers interessieren Platon nur am Rande.

Er weiß, dass überall im Körper Blut �ießt, denn wo immer man sich auch

verletzt, es dauert nicht lange, bis sich die Wunde rot färbt. Welcher Stoff

also wäre besser geeignet, um einerseits die Sinnesemp�ndungen im

ganzen Körper zu verteilen und andererseits die Anweisungen aus dem

Kopf an die niederen Seelenteile zu übermitteln? Warum gerade Blut ein

derart omnipotentes Medium sein soll? Platon hält die Spekulation

darüber, warum wir überhaupt einen Körper haben, für wesentlich

spannender. Denn für die unsterbliche Seele würde durchaus der Kopf

allein genügen, der passenderweise die »Gestalt des Alls nachahmt«. Da

aber so eine herumrollende Kugel »nicht in unlösbare Schwierigkeiten

geraten solle«,

5

 hat sie sich mit Gliedmaßen beholfen, die in der Lage sind,

das unebene Geläuf geradezu spielerisch zu bewältigen. Als

Vorsichtsmaßnahme aber, damit die unedleren Bereiche des Körpers nicht

den unsterblichen Seelenteil im Kopf beein�ussen, wurde mit Hals und

Genick eine Art Nadelöhrkonstruktion im Sinne einer »Grenze zwischen

Kopf und Brust«

6

 eingesetzt.

Der erkennende Seelenteil erweist sich für Platon durch einen

einfachen, aber zwingenden logischen Schluss als unsterblich. Wie ist es

möglich, dass wir uns sofort darüber einig sind, wie Dinge beschaffen sein

müssen, damit wir sie beispielsweise als Häuser bezeichnen, und welchen

Dingen wir diese Klassi�zierung verweigern würden? Wie geht das,

obwohl doch kein Haus wie das andere aussieht? Wir müssen nicht einmal

darüber nachdenken, sondern können sogar bei einem Objekt, das wir

noch nie in unserem Leben gesehen haben, sofort sagen: Das ist ein Haus!

Das gleicht doch einem Wunder. Doch Wunder sind nichts für den Logos,

sie beschämen ihn eher. Platon �ndet eine elegante Lösung. Für ihn gibt es

ein Reich der Ideen, in dem alle Urbilder abgelegt sind. Hinter oder über



allen einzelnen Dingen, die sich in der Welt unserer Wahrnehmung zeigen,

steht eine Idee des Dings. Diese Idee ist es nun, die unterschiedlichste

Organismen erst zu Tieren macht. Die Ideen sind jedoch nicht unmittelbar

wahrnehmbar, sonst würden wir auch keine Dachse, Mäuse und

Tinten�sche, sondern nur die Urbilder derselben sehen. Dem

erkennenden Seelenteil aber sind sie sehr wohl zugänglich. Er hat die

Ideen in einem jenseitigen Dasein schon einmal gesehen, jedoch beim

Eintritt in den Körper vergessen. Nur die Ordnung der Dinge in der Welt

der Anschauung, die es erlaubt, verschiedenste Lebewesen als Tiere und

vielgestaltige Gemäuer als Häuser zu erkennen, erinnert noch an die

Präexistenz jener Ideen. Da der erkennende Seelenteil die Ideen geschaut

hat, bevor er in den Körper kommt, muss er eine Existenz jenseits des

Körperlichen haben. Wenn er aber bereits vor dem Körper existierte,

spricht kein Grund dafür, dass es ihn nach dessen Ableben nicht mehr

geben sollte. Ergo ist der erkennende Seelenteil unsterblich und mietet

sich gleichsam für die Lebenszeit des Körpers im Kopf ein.

Kühlung des Blutes

Im alten Griechenland bilden oft überraschend einfache Beobachtungen

den Ausgangspunkt für geistige Abenteuer. Schaut man sich einmal mit

einem naiven, unvoreingenommenen Blick den Kopf eines Menschen an,

sieht man in etwa folgendes: Durch einen Schlitz wird Nahrung zugeführt.

Eine zweilöchrige Ausstülpung dient zum Riechen, zwei verschließbare

Ovale zum Sehen. Am Rande liegt je eine Muschel, die offensichtlich gut

zum Hören taugt. Die Stirn gibt dem Gesicht eine ästhetische Note,

ebenso die Haare und die Haut, die sanft die Knochen überspannt. Der

Kopf ist ein Apparat für die Sinne, der mehr oder minder gut aussieht. Das

ist alles. Ansonsten fällt er nur dadurch auf, dass er hin und wieder

Schmerzen verursacht. Darüber hinaus gibt es in seinem Inneren nichts zu

fühlen. Ganz anders dagegen das Herz: Es schlägt. Es pulsiert. Es kann

emp�nden. In heftiger Erregung �iegt es geradezu, nimmt einem fast den



Atem. Es gerät sogar ins Stolpern, kann aber auch in tiefer Entspannung

kaum noch spürbar sein. Bei schweren Schicksalsschlägen zieht es sich voll

Trauer zusammen und bricht, wenn man keinen Ausweg mehr �ndet. So

ist doch allem Anschein nach das Herz und nicht der Kopf das Zentrum

des Lebendigen. Ein weiteres schlagendes Argument hierfür ist die

Tatsache, dass ein Stich ins Herz immer tödliche Folgen hat, während

Kopfverletzungen mit etwas Glück verheilen können.

Aristoteles (384‒322 v. Chr.) nimmt diese Beobachtung als Grundlage

für seine Sicht auf den Sitz der Seele. Als er in Tierversuchen feststellt,

dass ein freigelegtes Gehirn inklusive seines Trägers nicht reagiert, wenn

man es berührt, misst er diesem Organ lediglich untergeordnete Aufgaben

zu. Es habe nicht einmal »Verbindung mit den Sinnesorganen«.

7

 Da die

schwitznasse Stirn des südländischen Menschen oft die kühlste Stelle des

Körpers ist, kommt Aristoteles nach rei�icher Überlegung zu der

Überzeugung, dass dem fühllosen Hirn im menschlichen Organismus die

Funktion zukommt, das hitzige Blut zu temperieren. Da alles in der Natur

sein Gegengewicht brauche, »hat die Natur als Gegenstück zur Herzgegend

und der im Herzen be�ndlichen Wärme das Gehirn ersonnen … Das

Gehirn temperiert die im Herzen enthaltene Wärme«.

8

Wie treffend die Intuition des Aristoteles auch in dieser Richtung war,

zeigt sich in der eorie der amerikanischen Anthropologin Dean Falk

(*1944), die das rasante Hirnwachstum des Menschen auf das spezielle

Kühlsystem in seinem Kopf zurückführt. Mit dem aufrechten Gang

entstand im Hirn ein Netzwerk aus feinsten Venen, das, ähnlich den

Lamellen eines Kühlschranks, effektiv Hitze abführen konnte. Das war bei

der Verdreifachung der Gehirnmasse gegenüber den Schimpansen

dringend nötig, denn Hirngewebe verbraucht sechzehnmal mehr Energie

als Muskelgewebe und produziert dementsprechend viel Wärme.

Aristoteles kennt wie sein Lehrer Platon mehrere Seelen, die für

verschiedene Bereiche zuständig sind. Dabei legt er ein unaufgeregt

sachliches Verständnis der Seele an den Tag. Sie übernimmt in seiner

Sichtweise die Funktion, ein vorhandenes Vermögen umzusetzen. So wie

das Licht dem Auge das Sehen ermöglicht, entfaltet die Seele die



angelegten Eigenschaften, alles, »was nach seiner Möglichkeit zu sein

vermag«.

9

 Alle Lebewesen beispielsweise besitzen – anders als

Gegenstände – die prinzipielle Eigenschaft, lebendig zu sein. Die Seele

ermöglicht es nach Aristoteles den P�anzen, Tieren und Menschen, diese

Lebendigkeit zu praktizieren. Ein toter Organismus kann durchaus ebenso

viele Anlagen besitzen wie ein lebendiger. Nur fehlt ihm das

Entscheidende ‒ die Beseeltheit, die ihm dabei hilft, diese Anlagen auch in

Szene zu setzen.

Zwei Seelen in der Brust

Das Prinzip der Ermöglichung �ndet Aristoteles auf den verschiedenen

Ebenen des Lebendigen, in der Ernährungsseele ebenso wie in der

Wahrnehmungsseele, beide sieht er im Herzen beheimatet.

10

 Die

Ernährungsseele startet ihr Wirken zwar im Mund, in dem die Oliven

ebenso wie der Hammel und das Brot zerkleinert werden, aber zu wirken

beginnt die Nahrung erst, nachdem sie geschluckt ist. Damit verschwindet

sie auch aus dem Bereich des Kopfes. Aristoteles schaut nun streng auf die

Funktion: Was macht die Ernährungsseele? Was ermöglicht sie? Was ist in

den Nährstoffen angelegt, das es zu entfalten gilt? Warum überfällt uns

mehrmals täglich das Bedürfnis, etwas zu essen? Warum scheinen Tiere

(fast) überhaupt nichts anderes im Sinn zu haben? Warum strecken

P�anzen ihre Wurzeln sogar um Felsen herum nach Nährstoffen aus? Was

die Ernährungsseele ermöglicht, sieht man gut, wenn ihr der Stoff

ausgeht. Die Organismen leiden Hunger, werden kraftlos und lethargisch.

Somit ermöglicht sie dem Organismus Aktivität. Sie feuert ihn an. Das

Blut wird mithilfe der Nahrung vom Herzen her erhitzt, wie der

Wasserkessel auf dem Herd. Wie dieser braucht das erhitzte Blut eine

Regulationsmöglichkeit. Den überkochenden Topf nimmt man vom Herd,

während das heiße Blut ins Hirn transportiert und abgekühlt wird.

Auch für die zweite, die Wahrnehmungsseele, spielt das Herz die

entscheidende Rolle. Die Sinne sind für Aristoteles unbestechlich, und



zwar in einer sehr grundsätzlichen Hinsicht. Sie können immer nur eine

bestimmte Qualität der Umgebung vermelden: die Augen Farben, die Nase

Gerüche, die Haut Berührung, die Zunge Geschmack und die Ohren Laute.

Das Gesamterlebnis eines Gegenstands, der im besten Fall riecht, in

Farben erstrahlt, Geräusche von sich gibt, den man schmecken und

berühren kann, vermag uns keiner der einzelnen Sinne zu bieten. Hierzu

braucht es mehr als nur Wahrnehmung. Die Welt nicht nur auf Reize

abzutasten, sondern sie wirklich in ihrer Fülle zu erleben, das kann für

Aristoteles nur das Herz als Zentralorgan der Lebendigkeit leisten.

Diese Einsicht liegt nah bei der des deutschen Physiologen Johannes

Müller (1801‒1858), der im 19. Jahrhundert im sogenannten Gesetz der

spezi�schen Sinnesenergien de�niert, dass jede Sinneszelle gar nicht

direkt auf die Umwelt reagieren kann. Egal, was die Zelle erregt, sie meldet

immer nur, was sie melden kann. Sie spricht nur ihre eigene Sprache und

nicht die der Umwelt. Der österreich-amerikanische Kybernetiker Heinz

von Foerster (1911‒2002) nimmt diesen Umstand Ende des 20.

Jahrhunderts zur Grundlage für den erkenntnistheoretischen

Konstruktivismus, nach dem der Reichtum unserer Erlebniswelt vom

Gehirn konstruiert wird. Diese eorie ist mittlerweile auch unter

Hirnforschern Konsens.

Die Seele denkt

Die Vernunft regiert nach Aristoteles in der dritten Seele, die uns

Menschen exklusiv gegeben ist, während die Wahrnehmungsseele auch in

Tieren und die Ernährungsseele auch in P�anzen wirkt. Was aber

ermöglicht die Geist- oder Vernunftseele dem Menschen? Wie erschafft sie

den offensichtlichen Unterschied zwischen Tier und Mensch? Was leistet

sie, damit Menschen Sprache und Kultur ausbilden können? Oder anders

gefragt: Was macht einen Gedanken zu einem Gedanken?

Dazu ein Beispiel, das Aristoteles selbst zur Beschreibung des logischen

Denkvermögens heranzog. Er ging von einer stimmigen und



allgemeingültigen Aussage wie »Alle Menschen sind sterblich« aus. Nun

kann man auf der Grundlage dieses Satzes weitere Aussagen treffen.

Aristoteles wählte zur Verdeutlichung: »Sokrates ist ein Mensch.« Mit

Gewissheit kommt man nun zu dem Schluss: »Sokrates ist sterblich.«

Was ist hier geschehen? Zuerst wurde die Beobachtung der

Wahrnehmungsseele, dass Menschen sterben, verallgemeinert und

daraufhin mithilfe einer logischen Operation eine Einzelfallanwendung

ausgeführt. Das alles geschah in einem Bereich, der jenseits der

unmittelbaren Wahrnehmung liegt. Die Wahrnehmungsseele könnte uns

lediglich befähigen, die Menschen aufzuzählen, die wir sterben sahen. Um

also mit ihrem Vermögen zu der Aussage zu gelangen, dass alle Menschen

sterblich sind, müssten wir erst das Ende der menschlichen Gattung

abwarten. Dann aber lebt auch kein Mensch mehr. Für die Art des hier

notwendigen abstrakten Denkens benötigt der Mensch die Vernunftseele,

die sich über die konkreten Beobachtungen der Wahrnehmungsseele

erheben kann. Sie ermöglicht dem Menschen, den in ihm angelegten Geist

�iegen zu lassen und Zusammenhänge zu erkennen, wo die

Wahrnehmung nur Momentaufnahmen erkennt.

Wo hat nun diese dritte Seelenform ihren Sitz? Der Kopf scheidet für

Aristoteles aus, ihn weiß er mit Kühltätigkeiten befasst. Aber auch das

Herz ist nicht der richtige Ort für die Vernunftseele, denn die geistigen

Abenteuer haben mit der unmittelbaren Lebendigkeit, die in der Brust

sitzt, nichts zu tun. Um zu denken, braucht man keine Emp�ndungen. Im

Gegenteil, je weniger Ablenkung es gibt, umso präziser kann die Vernunft

arbeiten. Wo also be�ndet sich die Geistseele? Gegenfrage: Wo be�ndet

sich die Einsicht, dass Sokrates sterblich ist? In mir? Jetzt ja, aber es gäbe

die Einsicht auch, wenn ich gar nichts davon wüsste. Aristoteles ordnet der

Geistseele dementsprechend weder einen Bereich des Körpers noch ein

spezielles Organ zu. Sie ist überall und nirgends. Anders als

Wahrnehmungs- und Ernährungsseele vergeht sie auch nicht zusammen

mit dem Körper. Wäre dem so, müsste jeder Mensch noch einmal alles

Wissen und Können vom Faustkeil an selbst ergründen. Die unsterbliche

Geistseele wird von Aristoteles, der sich hierin als Schüler Platons zu



erkennen gibt, als ein wirkendes Prinzip gesehen, das den Verstand

ermöglicht. Deshalb kann sie weder individuell sein, noch kann sie

sterben. Im Zusammenwirken mit der Wahrnehmungsseele kann sie dem

Menschen jedoch zu ganz persönlichen Einsichten verhelfen: über die

Dinge der Welt, aber auch über sich selbst, ebenso wie über Kopf und

Herz.

Der Sitz der Geistseele, die wir heute Bewusstsein nennen, ist noch

immer nicht geklärt. Trotz enormer Anstrengungen haben die

Hirnforscher bislang keinen Ort gefunden, der für die Einheit unseres

Bewusstseinsstromes verantwortlich ist. Der Neurowissenschaftler

Christof Koch (*1956) vom California Institute of Technology hat sein

gesamtes wissenschaftliches Leben diesem Forschungsfeld gewidmet und

ist mittlerweile zu dem Schluss gekommen, dass Bewusstsein nicht aus

den komplexen neuronalen Netzen erwächst, sondern eine elementare

Eigenschaft lebender Materie ist, die sich nicht von etwas anderem

ableiten lässt: »Ich sehe nicht, wie sich die Trennung zwischen Geschöpfen

ohne und mit Bewusstsein durch mehr Neurone überbrücken ließe.«

11

Mit den Überlegungen von Aristoteles entsteht im alten Griechenland

bereits ein umfassendes Bild der Wahrnehmungs- und Denkvorgänge,

auch ohne die Verwendung von Begriffen wie Nerven oder elektrische

Leitfähigkeit. Aristoteles erweist sich als hellsichtig bei den allgemeinen

Prinzipien, hingegen als hoch spekulativ, wenn es um konkrete

Mechanismen geht. Etwa bei der Frage, auf welche Weise die

Sinneseindrücke vom Kopf zu der von ihm apostrophierten

Lebenszentrale im Herzen gelangen.

Was ist der Urstoff, der Leben spendet?

Auch in dieser Frage wird man wiederum bei unmittelbaren

Alltagsbeobachtungen fündig. Das Feuer ist eminent wichtig für das Leben

in der Antike. Die griechischen Häuser sind um die Feuerstätte

herumgruppiert, ihre enorme Macht demonstrieren die Flammen, wenn



sie ganze Waldstriche vernichten. Warum also nicht das Feuer als erstes

Lebensprinzip ansehen? Oder ist die Erde als Element letztlich wichtiger?

Schließlich reift und gedeiht auf und in ihr alles, was man zum Leben

braucht, in ihr muss der Keim des Lebendigen stecken. Und was ist mit

dem Wasser? Zweifellos ist es die Grundlage aller Fruchtbarkeit, lässt sein

Fehlen doch die P�anzen vertrocknen und die Menschen jämmerlich

verdursten. Es gibt aber noch ein viel lebensnotwendigeres Element, das

einem keine zweihundert Herzschläge fehlen darf: die Luft!

Einer der prominentesten Vertreter dieser Auffassung ist Diogenes von

Apollonia (499‒428 v. Chr.) – nicht zu verwechseln mit jenem Diogenes

von Sinope (410/405‒323/320 v. Chr.), der seinen Landsleuten die

Bedürfnislosigkeit aus der Tonne heraus vorlebt. Dieser behauptet, zum

Leben nicht viel mehr zu brauchen als Luft, während Diogenes von

Apollonia zum Denken kaum etwas anderes benötigt. Für den Arzt und

Naturphilosophen stellt sich die äußerst wandlungsfähige Luft nicht

einfach nur als ein Element, sondern als ein Prinzip dar, das durch

Verdichtung alle Gegenstände und durch Verdünnung alle Flüssigkeiten

schafft.

Auch bei der Übertragung der Sinnesinformationen spielt Luft die

entscheidende Rolle durch ihre besondere Eigenschaft, sich mit allem

mischen zu können. So im Inneren des Kopfes – Diogenes von Apollonia

ging davon aus, dass die Wahrnehmung größtenteils im Gehirn verarbeitet

wird ‒ mit der Luft, die von den Ohren und der Nase kommt, nachdem

diese sich mit der tönenden und riechenden Luft draußen zusammengetan

hat. Mithilfe dieser mehrstu�gen Mischung werden die Hör- und die

Sehinformationen weitergeleitet. Bei den anderen Sinnen läuft das im

Prinzip ähnlich, wobei diese als Fortleitungskanäle das Blut benutzen, mit

dem sich die Luft hervorragend mischen kann, da ja alles – so auch das

Blut – aus der Luft entstanden ist.

Aristoteles übernimmt dieses Konzept von Diogenes von Apollonia,

veredelt es jedoch erheblich, und dies nicht nur, indem er das Hirn gegen

das Herz als Lebenszentrum austauscht. Zunächst testet er, ob sein Lehrer

Platon mit der Behauptung Recht hatte, dass die Informationen der Sinne


