


Stefan Jürgens

Ausgeheuchelt!
So geht es aufwärts mit der Kirche



Den Teilnehmenden am Synodalen Weg



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlagmotiv: Enis Aksoy  – Getty Images
Umschlaggestaltung: Gestaltungssaal
Autorenfoto: © Christof Haverkamp

Satz: Carsten Klein, Torgau
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39054-8
ISBN E-Book 978-3-451-81895-0

http://www.herder.de/


Inhalt

Ausgeheuchelt! oder: Warum dieses Buch?

Wie ich Christ und warum ich Priester geworden bin

Glauben und Vertrauen
Entschluss und Ernüchterung
So geht es aufwärts mit der Kirche (1)

Wodurch ich mich entwickeln konnte

Auf Wolke sieben
Gemeinschaft erfahren
Ganz weltlich gesprochen
Landpfarrer mit Kirchenpolitik
Stadtpfarrer im postmodernen Umfeld
So geht es aufwärts mit der Kirche (2)

Wofür sich aller Einsatz lohnt

Christsein in säkularer Gesellschaft
Katechese ohne Erfolgsdruck
Anknüpfungspunkte im Leben
Gemeinde leiten mit Vertrauen
So geht es aufwärts mit der Kirche (3)

Was mir immer schon Sorgen gemacht hat

Theologieferne von Pastoral und Kirche
Erlösungsresistenz und Kinderglaube
Gelaber und Geleier
Ratlos macht rastlos
Kleriker und Laien
Symbolisches Händeschütteln
So geht es aufwärts mit der Kirche (4)



Wo Schein und Sein auseinanderklaffen

Ideal und Wirklichkeit
Gemeindefusionen: So bleibt die Kirche im Dorf
Finanzen: Diözesen sind keine Königreiche
Wiederverheiratete Geschiedene: Der Standpunkt der Selbstgerechten
Klerikalismus: Die katholische Ursünde
Frauen im geistlichen Amt: Die Macht der ängstlichen Männer
Zölibat und Priesterbild: Prozession um das Goldene Kalb
Homosexualität: Hinter den Kulissen der Angst
Sexueller Missbrauch: In der »DNA der Kirche«?
Ideal und Wirklichkeit
So geht es aufwärts mit der Kirche (5)

Wer und was sich in der Kirche ändern muss

Sie und ich, wir alle
Es gibt viel zu tun
Was würde Jesus tun?

Wie es mit der Kirche aufwärtsgeht

Nichts ist unmöglich
Die heiligen Kühe schlachten
Den Mut nicht verlieren

Mein Glaubensbekenntnis

Credo  – Ich glaube

Eine Kurzformel des Glaubens

Über den Autor



Ausgeheuchelt! oder: Warum dieses
Buch?

Eigentlich sollte dieses Buch anders heißen: »Luft nach
oben«. Der Titel sollte Mut machend mehrdeutig sein.
»Luft nach oben«  – hier geht der Blick in Richtung Himmel,
zu Gott, dem geheimnisvollen Grund und Ziel allen Lebens.
»Luft nach oben« sagt aber auch, dass da noch etwas
möglich ist. Es mag in der Kirche »fünf nach zwölf« sein,
aber das kann Gott nicht daran hindern, die Geschichte mit
den Menschen fortzuschreiben, in und außerhalb der
Kirche. Ich möchte meinen Blick »nach oben« richten, Luft
holen und dabei zeigen, dass es auch »mit der Kirche
aufwärtsgehen« kann, wenn sie ihre Chancen heute
wahrnimmt. Das bedeutet vor allem, dass sie den Blick auf
die Menschen nicht verliert.

Jetzt lautet der Titel: Ausgeheuchelt! Weil der Wind des
Wandels weht. Es ist Druck im Kirchenkessel. Die Basis will
Reformen, die Leitung spiritualisiert. Ich meine jedoch:
Man darf die Kirchen- und die Glaubenskrise nicht
gegeneinander ausspielen. Das wird wichtig sein für den
Synodalen Weg, für die Amazonas-Synode, für die vielen
Reformbewegungen und ihre hierarchiegehorsamen Alles-
soll-beim-Alten-bleiben-Gegengruppen. Es hat sich
ausgeheuchelt, die Kirche muss in der Realität ankommen
und sich um ihrer Glaubwürdigkeit willen grundlegend
erneuern. Sie muss von den modernen Demokratien lernen
und synodal werden, sich auf die modernen Wissenschaften
einlassen und die Erkenntnisse der Theologie endlich ernst
nehmen. Das ängstliche Verharren im Klerikalismus des 19.
Jahrhunderts ist mit viel Heuchelei erkauft worden. Damit
muss endlich Schluss sein.

Ich ordne meine Gedanken biografisch an, weil mir in jeder



Phase meines Christ- und Priesterseins Erfahrungen und
Erkenntnisse geschenkt worden sind, in denen ich neue
Chancen für die Kirche sehe. Dies ist also ein persönliches
Buch, ein seelsorglich motiviertes Buch, dessen Gedanken
durchs Leben gegangen sind. Theologie ist Biografie. Und
weil es auch ein sehr kritisches und ehrliches Buch ist, mit
dem ich mich kirchenpolitisch durchaus auf Glatteis
begebe, stelle ich sehr bewusst meine eigene
Interpretation des Glaubensbekenntnisses an den Schluss.
Ich bin kritisch, aber loyal.

Priestersein ist mein Traumjob. Und noch mehr: meine
Berufung! Ich habe darin mein Lebensglück gefunden. Ich
möchte nichts anderes sein und tun als das, was ich jetzt
bin und tun darf. Das bedeutet: Ich begreife mich mehr als
Verkünder einer Botschaft und Begleiter von Menschen
denn als Vertreter einer Institution. Deshalb war ich auch
von Anfang an kritisch: Allein die archaisch-magische
Sakralisierung des Amtes und den daraus resultierenden
klerikalen Umgang mit Macht habe ich schon immer für die
Ursünde der katholischen Kirche gehalten. Wer mich kennt
oder von mir gelesen hat, der weiß, dass ich diese Meinung
nie verhehlt und auch offen ausgesprochen habe. Jetzt bin
ich in der Mitte des Lebens; ich bin einundfünfzig Jahre alt,
wurde vor etwas mehr als fünfzig Jahren getauft und bin
fünfundzwanzig Jahre im Dienst als Priester. Ich habe die
Erfahrung gemacht: Wer sich an Gott bindet, wird
unabhängig von allem anderen. Wer sich an Jesus
orientiert, gewinnt eine ganz tiefe innere Freiheit. Deshalb
wage ich in diesem Buch manche Provokation, nicht um
anzuklagen oder zu zerstören, sondern mitzuhelfen eine
Kirche um- und aufzubauen, der ich mein Leben gewidmet
habe und die ich trotz all ihrer Fehler immer noch lieben
kann. Papst Franziskus lädt zu mehr Freimut ein, diese
Einladung habe ich angenommen, offen und offensiv.
Mancher wird beim Lesen denken: »Das mag ja alles



stimmen, aber muss man das so ehrlich sagen, gerade als
Mann der Kirche?« Das habe ich mich auch gefragt, mich
aber dann dafür entschieden, das Schweigen zu brechen  –
um Gottes und seiner Kirche willen. Manches habe ich
tatsächlich sehr drastisch formuliert, aber nicht aus
persönlicher Frustration oder gar Groll, sondern aus Liebe
zur Kirche. Die Lage ist zu ernst für verschwurbelte
Sonntagsreden, es wird Zeit für einen klaren und klärenden
Blick. Ungeheuchelt!

Was ich mit diesem Buch vor allem erreichen will: Ich
möchte meinen Mitchristen Mut machen, in der Kirche zu
bleiben. Und ich möchte meine Kolleginnen und Kollegen in
der Seelsorge dazu auffordern, der Resignation zu
widerstehen und weiterhin selbstverantwortet Kirche
mitzugestalten. Sie sind nicht nur die Totengräber der
Volkskirche, ihre Arbeit ist mehr als Palliativpastoral.
Meine Erfahrung zeigt: Die Kirche ist nach wie vor
gesellschaftsrelevant, und auch die Gemeinde vor Ort ist
als soziale Größe nicht ausgestorben. Die Feier der
Eucharistie ist nach wie vor an vielen Orten und für viele
Menschen Quelle und Gipfel ihres geistlichen Lebens. In
der Katechese mag man von fortlaufendem Erfolg
sprechen, denn nach der Erstkommunion oder Firmung
laufen die meisten tatsächlich fort und kommen vorerst
nicht wieder; ich erlebe jedoch, dass die Sehnsucht nach
Gott ungebrochen ist. Und mit der Caritas kann die Kirche
auch Menschen außerhalb einer Kerngemeinde erreichen.
Schließlich ist da noch das weite Feld der
Kasualienpastoral  – Taufe, Trauung, Beerdigung: Die
Sinnsuche aufzugreifen, die hier verborgen liegt, ist eine
hochprofessionelle Aufgabe und wirksame Verkündigung.

Trotz all dieser Chancen und Bedeutungen muss man
diagnostizieren: Die gut organisierte katholische Kirche in
Deutschland ist auf dem Weg in eine gut organisierte



Bedeutungslosigkeit. Die Kirche ist weltfremd geworden  –
und die Welt kirchenfremd. Oftmals steht die Kirche dem
Evangelium geradezu im Weg. Und dabei fordert der
Glaubenssinn des Volkes Gottes längst Reformen. Neue
Zugangswege zum Amt, selbstverständlich auch für
Frauen, sowie die Freistellung des Zölibats: Beides sind
Dauerthemen und mittlerweile Ausdruck einer langen und
lähmenden kollektiven Sexualneurose der katholischen
Kirche mitsamt ihrer institutionellen Heuchelei.
Ernstnehmen anderer Lebensmodelle und Biografien,
Partizipation und Förderung des Engagements der Laien
auf Augenhöhe, Ökumene und interreligiöser Dialog, die
über symbolisches Händeschütteln hinausgehen: All das
sind Reformen, die die Kirche endlich ernsthaft angehen
muss, will sie nicht in jener gut organisierten
Bedeutungslosigkeit enden.

Trotz dieser Probleme und Anfragen bin und bleibe ich ein
glücklicher Christ und Priester, denn ich kann voll und ganz
nach meinem Gewissen handeln und im Rahmen der Kirche
das sagen und tun, was ich für richtig und wichtig halte.
Priestersein ist mein Traumjob, weil ich den Menschen
nahe sein und alle Situationen ihres Lebens begleiten darf.
Das Vertrauen, das einem dabei immer noch
entgegengebracht wird, ist fantastisch, eine riesengroße
Chance. Christsein ist eine Berufung, weil ich Jesus liebe
und mich von ihm vorbehaltlos geliebt weiß, vor aller
Leistung und nach aller Schuld. Für ihn und seine
Botschaft lohnt sich jeder Einsatz, denn sie ist nach wie vor
das Beste, was Gott und Welt zu bieten haben. Ich bin trotz
allem im Großen und Ganzen zufrieden. Wenn ich auch
meine: Die Welt braucht weniger Kirche und mehr Jesus.
Gott ist größer als die Kirche, er ist längst bei den
Menschen, wir müssen ihn da nicht erst hinbringen. Nicht
nur die Kirche hat eine Mission, sondern Gottes Mission
hat  – auch  – eine Kirche.



Ich bin 1994 zum Priester geweiht worden, aber das ist mir
mittlerweile gar nicht mehr so wichtig; ich begreife ich
mich innerlich gar nicht so sehr als Priester in der Kirche,
sondern viel eher als Christ in der Welt. Wenn ich das
wirklich ernst nehme, ist alles getan, was ich tun kann.
Gerne nenne ich mich selbst einen Spielmann Gottes, denn
da steckt Musik drin, Gottvertrauen  – und eine geballte
Portion Humor, die man dringend braucht, wenn man
hauptberuflich bei der Kirche beschäftigt ist. Musik und
Humor sind für mich Quellen für Resilienz, das heißt für
die Fähigkeit, durch Krisen zu wachsen, darin Haltung zu
bewahren und sogar an persönlicher Reife zu gewinnen.
Ich glaube Jesus seinen Gott, und zwar dank, mit und trotz
der Kirche.

Eine editorische Anmerkung sei gestattet: Um eine bessere
Lesbarkeit zu ermöglichen, verzichte ich an den meisten
Stellen im Buch bewusst auf die Nennung beider
Geschlechter sowie auf das Gender*sternchen. Gemeint
sind aber immer alle (w/m/d). Wenn ich dennoch einmal
beide Geschlechter nenne, tue ich es um der angedachten
Kirchenreform willen: Christinnen und Christen, Pastoral-
und Gemeindereferent*innen, Diakoninnen und Diakone,
Priesterinnen und Priester, Bischöfinnen und Bischöfe. Eine
Päpstin kommt auch noch, aber wahrscheinlich erst später.



Wie ich Christ und warum ich Priester
geworden bin

Glauben und Vertrauen
Glauben heißt Vertrauen. Und die Gabe, jemandem
vertrauen zu können, entsteht durch Urvertrauen ganz am
Anfang des Lebens. Dabei wissen Eltern von ihrem
neugeborenen Kind nicht viel. Sie wissen, ob es ein
Mädchen oder Junge ist, welchen Namen sie ausgewählt
haben, dass es schreit, Hunger hat und die Windeln
vollmacht. Ziemlich wenig wissen die Eltern von ihrem
Kind, und doch lieben sie es über alles. Und noch mehr: Sie
opfern einen großen Teil ihres Lebens und ihrer Kraft,
damit ihr Kind sich entwickeln kann, und das mit dem
sicheren Wissen, dass ihnen das niemals vergolten werden
wird. Jeder Mensch, der in Geborgenheit aufwachsen
durfte, hat also gleich am Anfang seines Lebens erfahren
dürfen, was Liebe und Hingabe bedeuten.

Geliebt sein heißt, unbedingt erwünscht zu sein, vor aller
Leistung und nach aller Schuld. Wer Liebe erfahren hat,
kann lieben  – in diesem einfachen Satz lässt sich wohl alle
Pädagogik zusammenfassen. Eine solche Liebe habe ich als
Kind erfahren dürfen, eine Geborgenheit, und die Hingabe
meiner Eltern, die wirklich alles gegeben haben, damit ich
mich in aller Freiheit entwickeln konnte. Aus diesem
Urvertrauen ist wohl meine Gabe entstanden, überhaupt
glauben zu können. Immer mehr erkenne ich, dass
Glaubenkönnen ein riesengroßes Geschenk ist. Ein
Geschenk kann man sich nicht erarbeiten, nicht
herbeizaubern und schon gar nicht erzwingen. Ich habe
heute mehr denn je Verständnis für Menschen, die nicht
glauben können. Sie sind nicht anders als ich, aber



vielleicht hatten sie es anders.

Ich hatte also Glück. Und dabei haben meine Eltern nicht
einmal sehr reflektiert an Gott geglaubt. Sie haben ihren
Glauben geerbt und einfach weitergegeben, ein Christsein
aus Geburt und Tradition, das sie niemals infrage gestellt
haben. Mein Vater schwärmte von dem Kaplan, der mit ihm
Doppelkopf spielte, meine Mutter von der netten
Pfarrhaushälterin, die ihr im kalten Winter einen heißen
Kakao anbot. Wären meine Eltern nicht im katholischen
Emsland, sondern vielleicht in Moskau aufgewachsen, so
hätten sie mich wohl sozialistisch erzogen; sie haben also
einfach aufgegriffen und gelebt, was in ihrer Umgebung
üblich war, es bedurfte keiner besonderen Entschiedenheit
oder Auseinandersetzung. Die Religiosität, mit der sie
aufgewachsen waren, kannte drei Hauptgebote: immer lieb
und artig sein, sonntags zur Kirche gehen und vor der Ehe
keinen Sex haben (das wäre das Allerschlimmste gewesen).
Ihr Christsein bestand hauptsächlich aus Ritualen und
Gewohnheiten, aber die mit hoher Verbindlichkeit: die
Messe am Sonntag, ein Gebet am Morgen und eines am
Abend und selbstverständlich das Tischgebet. Es waren
auswendig gelernte Gebete, die über all die Jahrzehnte
nicht verändert worden sind. Das wichtigste dabei waren
wohl nicht die Worte, sondern war die Treue, mit der diese
Rituale einfach beibehalten wurden.

Ansonsten haben sich meine Eltern in der Pfarrgemeinde
engagiert, nicht übertrieben, wie mein Vater immer
betonte, aber stetig. Man machte »bei Kirchens« mit,
machte sich aber weiter keine Gedanken. Wir haben nur
ganz selten von Gott gesprochen, an ihm gab es keine
Zweifel, deshalb bedurfte es keiner weiteren Fragen.
Gesprochen haben wir über den Pfarrer. Nein, nicht
gesprochen: Geschimpft haben wir. Wir mochten seine
Predigten nicht und auch nicht seinen Umgangsstil, aber



wir respektierten seine Autorität. Schließlich waren wir mit
und ohne Pfarrer eine lebendige Gemeinde und gingen zum
Gottesdienst in einer Treue und Sturheit, die keiner guten
Predigt bedurfte.

Es war ein geschlossenes katholisches Milieu. Meine
Heimatgemeinde bestimmte meine Schul- und Freizeit zu
hundert Prozent: katholischer Kindergarten, katholische
Grundschule, katholische Bücherei (hier wurde
buchstäblich vor-gelesen, also ausgewählt, was katholische
Christen lesen durften); Messdienergruppe, Kinder- und
Kirchenchor, später Küster- und Organistendienst. Auch
hier überwog wie schon im Elternhaus die Geborgenheit,
das Vertrauen und das Zuhausesein. Das ist der Grund,
warum ich heute die Kirche bisweilen mit einem Elternhaus
vergleiche: Auch wenn man sich davon emanzipiert und
weiterentwickelt hat, ist einem zeitlebens nicht egal, was
damit geschieht. Diese Gefühlslage mag manche
bestimmen, die zwar mit der Kirche nichts mehr zu tun
haben wollen, aber dennoch nicht austreten. Sie bestimmt
auch diejenigen, deren Kirche geschlossen oder deren
Gemeinde fusioniert werden soll. Es ist das Elternhaus, das
verscherbelt man nicht so leicht; es bleibt das Symbol einer
Herkunft, einer Heimat, selbst wenn man nicht mehr darin
wohnt.

Besondere Priestervorbilder hatte ich nicht, und das war
gut so. Meinen Heimatpfarrer würde ich heute, bei allem
Respekt, als verschroben bezeichnen. Er warnte uns vor
der modernen Welt, vor modernen Religionslehrern und,
noch schlimmer, vor allen Kaplänen, die sowieso nicht
fromm genug und politisch viel zu weit links waren. Er
hatte keine Umgangsformen, zog sich in spirituelle Nischen
zurück, stand der heiligen Messe vor mit frömmelndem
Pathos und brüllte in der Predigt alles nieder, was ihm
nicht passte. Dafür, das muss ich zugeben, war er auf seine



Weise beeindruckend fromm. In der Jugendarbeit ging es
hauptsächlich darum, jene Prioritäten zu setzen, die von
ihm diktatorisch vorgegeben wurden. Das hierarchische
und intrigante System, mit dem er die ganze Gemeinde
durchzog, hatte faschistoide Züge, denn es ließ den
Menschen keine Freiheit. Andersdenkende waren faktisch
exkommuniziert.

Der Nachbarpfarrer war ein Machtmensch, der ständig nur
von sich selber sprach und von seinen vielen
superwichtigen Ämtern. Zuhören jedenfalls konnte er nicht.
Klerikalismus ist ein archaisch-magisches Machtgefälle,
insofern war die Kirchenwelt meiner Kindheit eine
klerikale, die als selbstverständlich hingenommen wurde.
Es gab eben nichts anderes. Ein dritter Priester in meiner
Heimat war übrigens völlig verwahrlost, ein vierter
alkoholkrank, ein fünfter depressiv und kaum
handlungsfähig, ein sechster sprang mit den ihm
anvertrauten Ordensschwestern um, als wären sie seine
Sklavinnen, ein siebter lebte als Kaplan im Dauerkrach mit
dem Ortspfarrer. Ein achter und neunter schließlich kamen
in der Seelsorge gut zurecht, sie waren geschätzt und
menschennah; diese beiden Priester haben später
geheiratet. Pastoralreferenten gab es damals in meiner
Heimatgemeinde noch nicht, wohl einige Ständige Diakone,
die sich redlich  mühten. Die bange Frage, die ich mir schon
damals gestellt habe, lautete: »Muss man, um Priester zu
werden, komisch sein, oder wird man mit der Zeit komisch,
wenn man Priester ist?«

Für meine Eltern waren, bei aller sichtbaren menschlichen
Schwäche, auch ihre Ortspfarrer wenigstens ein bisschen
unfehlbar, sie respektierten ihre Autorität. Andererseits
konnten sie kräftig kritisieren und mit einem
unverwechselbaren Humor sowie einer großen Sensibilität
für Gerechtigkeit jedes hierarchische Gefälle karikieren.



Mein Vater sagte nach einem guten Essen,
selbstverständlich auf Plattdeutsch: »Das tut dir besser, als
wenn der Herr Pastor dir die Hand gibt.« Und das
Brimborium, das in seiner Kindheit anlässlich einer
bischöflichen Visitation veranstaltet wurde, kommentierte
er mit zwei schlichten Fragen: »Ist das denn nötig? Muss
das so sein? Das sind doch auch nur Menschen wie du und
ich!« Von eingebildeten Pinseln ließen sich meine Eltern
jedenfalls nicht anschmieren, auch nicht von
selbsternannten geistlichen Gefäßen. Das Glaubenszeugnis
meiner Eltern war nicht besonders reflektiert, aber
dennoch tief beeindruckend. Ich kann mich daran erinnern,
wie meine Eltern bei der Wandlung andächtig in der Kirche
knieten, nichts hätte sie jetzt aus ihrer inneren Ruhe und
Versenkung reißen können. An Kinder- und
Familiengottesdienste hingegen kann ich mich nur insofern
erinnern, als dass ich sie immer schon langweilig fand. Das
andauernde Pädagogisieren empfand ich als abschreckend
und banal. Das Evangelium kommt eben auf zwei Beinen
daher, nicht als Methode. Und auch nicht als Anspiel oder
Bastelarbeit.

Unvergesslich ist mir auch der Weihbischof, der manchmal
zur Visitation in die Gemeinde kam und der mich später
auch gefirmt hat. Seine einzige Botschaft lautete: »Guckt
mal, wie schön ich bin und wie weit ich es gebracht habe«,
sein ganzes Selbstbewusstsein steckte in der Mitra, dem
riesigen bunten Hut, den er sich während der Liturgie
häufig auf- und dann wieder absetzen ließ; ein Ritual, das
man in der Verhaltensbiologie wohl als Imponiergehabe
bezeichnen würde und über das an der Kirchenbasis immer
wieder gewitzelt wird. Zum Beispiel so: Der besagte
Weihbischof besuchte einen Kindergarten und fragte die
Kinder, ob sie wüssten, wer er sei. Niemand wusste es.
Dann zeigte er seinen Stab. Wieder keine Antwort. Darauf
setzte er seine Mitra auf und wiederholte seine Frage.



Keines von den Kindern konnte damit etwas anfangen.
Zuletzt verwies er auf seinen Ring und fragte wiederum:
»Na, wer weiß denn jetzt, wer ich bin?« Da polterte es aus
einem Kind heraus: »Ein Angeber!« Kindermund tut
Wahrheit kund. Diese frühe Erfahrung jedenfalls muss
meine Sicht auf die Hierarchie nachhaltig geprägt haben.

Warum zähle ich diese Beispiele auf? Nicht, um einfach
darüber herzuziehen oder mich lustig zu machen. Ich will
damit verdeutlichen, dass der Klerikalismus die gesamte
Kirche prägte, dass die Gläubigen das hinnahmen, und ich
schon damals für mich einen kritischen Blick auf die
Hierarchie entwickelt habe und zugleich all das als
Geborgenheit erleben konnte. Von Geborgenheit war auch
meine Schulzeit geprägt, natürlich eng verbunden mit
Kirche. Die erste Religionslehrerin war zugleich
Seelsorgehelferin, der nächste Religionslehrer wäre selbst
gerne Priester geworden und war zeitlebens ein
beeindruckend frommer und verständnisvoller Pädagoge.
Erst im Gymnasium lernte ich den problemorientierten
Religionsunterricht kennen, bei dem die Schüler ihre
Themen selbst festlegen konnten. Wir mussten immer tun,
was wir wollten, gelernt haben wir dabei so gut wie nichts.
Fortan ging es überhaupt nicht mehr um Gott, sondern um
soziale Themen. Die Bibel spielte keine Rolle, es war ein
oberflächliches Gelaber, aufgrund dessen ich mit vierzehn
Jahren beschloss, mich vom Religionsunterricht
abzumelden. Die Freistunden, die ich dadurch plötzlich zur
Verfügung hatte, habe ich zum Orgelüben genutzt, durch
das ich jetzt meine spirituelle Mitte fand.

Meine wichtigsten Glaubenszeugen und Gesprächspartner
in Sachen Gott waren denn auch meine Musiklehrer. Musik
hat spirituelle Kraft, weil sie ohne Worte auskommt und
einen Menschen ganz in der Gegenwart sein lässt wie bei
der kontemplativen Meditation. Mein erster Orgellehrer



war der Küster und Organist meiner Heimatgemeinde. Er
hat mir vorgelebt, wie man trotz aller negativen Erfahrung
mit der Kirche gläubig bleiben kann, einfach indem man
treu ist und durchhält. Mit ihm konnte ich über vieles
sprechen. Er hat die Musikstücke, die ich bei ihm lernen
durfte, kaum jemals selbst fehlerfrei spielen können; sein
Konzert war die Ermutigung für die nächste Generation.
Kein Organist aus den benachbarten Gemeinden, auch die
künstlerisch begabteren, hatte so viele Schüler wie er.
Heute würde ich sagen: Er hat durch seine Menschlichkeit
die Verschrobenheit des Pfarrers voll und ganz ausgleichen
können, er war durch sein großes musikalisches Netzwerk
aus verschiedenen Chören der eigentliche Seelsorger der
Gemeinde. Bei ihm habe ich gelernt, dass man, um
wahrhaft Seelsorger zu sein, keine Priesterweihe braucht.
Wohl deshalb habe ich mich niemals als Priester gefühlt,
sondern immer als ein Christ, der einen Dienst innerhalb
der Gemeinde tut. Die Weihe gibt der Sendung durch
Christus und die Kirche einen starken Rückhalt, gleicht
aber keinen Mangel an Begabung, Charakter und Bildung
aus. Alles andere wäre Magie. Vielleicht kann die
Priesterweihe die Identität stärken, ohne die es keine
persönliche Ausstrahlung gibt.

In der Oberstufe meldete ich mich wieder zum Grundkurs
Religion an, aber eigentlich nur aus der Angst heraus, das
Fehlen der Religionsnote könnte ein Grund dafür sein, dass
man mich im Priesterseminar ablehnen würde. Denn
Priester werden wollte ich bereits mit zehn Jahren. Das war
selbstverständlich mehr eine Ahnung als ein Entschluss. Es
gab zwischenzeitlich noch andere Berufswünsche:
Kirchenmusiker, Lehrer, Apotheker. Außerdem hatte ich
schon damals in der konkreten Verantwortung, die Ehe und
Familie mit sich bringen würden, ein höheres Ideal gesehen
als im möglicherweise abgehobenen und selbstbezogenen
ehelosen Leben. Dass der Zölibat einsam und egozentrisch


