STEFAN JURGENS

= —

Aus-
geheuchelt!

So geht es aufwarts mit der Kirche

HERDER



Stefan Jurgens

Ausgeheuchelt!

So geht es aufwarts mit der Kirche

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



Den Teilnehmenden am Synodalen Weg



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlagmotiv: Enis Aksoy - Getty Images
Umschlaggestaltung: Gestaltungssaal
Autorenfoto: © Christof Haverkamp
Satz: Carsten Klein, Torgau
Herstellung: GGP Media GmbH, Polsneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39054-8
ISBN E-Book 978-3-451-81895-0


http://www.herder.de/

Inhalt

Ausgeheuchelt! oder: Warum dieses Buch?

Wie ich Christ und warum ich Priester geworden bin

Glauben und Vertrauen

Entschluss und Ernuchterung

So geht es aufwarts mit der Kirche (1),

Wodurch ich mich entwickeln konnte

Auf Wolke sieben
Gemeinschaft erfahren

Ganz weltlich gesprochen

Landpfarrer mit Kirchenpolitik

Stadtpfarrer im postmodernen Umfeld

So geht es aufwarts mit der Kirche (2),

Wofir sich aller Einsatz lohnt

Christsein in sakularer Gesellschaft

Katechese ohne Erfolgsdruck

AnknUpfungspunkte im Leben

Gemeinde leiten mit Vertrauen

So geht es aufwarts mit der Kirche (3),

Was mir immer schon Sorgen gemacht hat

Theologieferne von Pastoral und Kirche

Erlésungsresistenz und Kinderglaube

Gelaber und Geleier

Ratlos macht rastlos

Kleriker und Laien

Symbolisches Handeschutteln

So geht es aufwarts mit der Kirche (4),




Wo Schein und Sein auseinanderklaffen

Ideal und Wirklichkeit
Gemeindefusionen: So bleibt die Kirche im Dorf

Finanzen: Di6zesen sind keine Kdnigreiche

Wiederverheiratete Geschiedene: Der Standpunkt der Selbstgerechten

Klerikalismus: Die katholische Ursinde

Frauen im geistlichen Amt: Die Macht der angstlichen Manner

Zolibat und Priesterbild: Prozession um das Goldene Kalb

Homosexualitat: Hinter den Kulissen der Angst

Sexueller Missbrauch: In der »DNA der Kirche«?
Ideal und Wirklichkeit
So geht es aufwarts mit der Kirche (5),

Wer und was sich in der Kirche andern muss

Sie und ich, wir alle

Es gibt viel zu tun

Was wurde Jesus tun?

Wie es mit der Kirche aufwartsgeht

Nichts ist unmaoglich

Die heiligen Kuhe schlachten

Den Mut nicht verlieren

Mein Glaubensbekenntnis

Credo - Ich glaube

Eine Kurzformel des Glaubens

Uber den Autor




Ausgeheuchelt! oder: Warum dieses
Buch?

Eigentlich sollte dieses Buch anders heilSsen: »Luft nach
oben«. Der Titel sollte Mut machend mehrdeutig sein.
»Luft nach oben« - hier geht der Blick in Richtung Himmel,
zu Gott, dem geheimnisvollen Grund und Ziel allen Lebens.
»Luft nach oben« sagt aber auch, dass da noch etwas
moglich ist. Es mag in der Kirche »funf nach zwolf« sein,
aber das kann Gott nicht daran hindern, die Geschichte mit
den Menschen fortzuschreiben, in und aulSerhalb der
Kirche. Ich mochte meinen Blick »nach oben« richten, Luft
holen und dabei zeigen, dass es auch »mit der Kirche
aufwartsgehen« kann, wenn sie ihre Chancen heute
wahrnimmt. Das bedeutet vor allem, dass sie den Blick auf
die Menschen nicht verliert.

Jetzt lautet der Titel: Ausgeheuchelt! Weil der Wind des
Wandels weht. Es ist Druck im Kirchenkessel. Die Basis will
Reformen, die Leitung spiritualisiert. Ich meine jedoch:
Man darf die Kirchen- und die Glaubenskrise nicht
gegeneinander ausspielen. Das wird wichtig sein fur den
Synodalen Weg, fur die Amazonas-Synode, fur die vielen
Reformbewegungen und ihre hierarchiegehorsamen Alles-
soll-beim-Alten-bleiben-Gegengruppen. Es hat sich
ausgeheuchelt, die Kirche muss in der Realitat ankommen
und sich um ihrer Glaubwurdigkeit willen grundlegend
erneuern. Sie muss von den modernen Demokratien lernen
und synodal werden, sich auf die modernen Wissenschaften
einlassen und die Erkenntnisse der Theologie endlich ernst
nehmen. Das angstliche Verharren im Klerikalismus des 19.
Jahrhunderts ist mit viel Heuchelei erkauft worden. Damit
muss endlich Schluss sein.

Ich ordne meine Gedanken biografisch an, weil mir in jeder



Phase meines Christ- und Priesterseins Erfahrungen und
Erkenntnisse geschenkt worden sind, in denen ich neue
Chancen fur die Kirche sehe. Dies ist also ein personliches
Buch, ein seelsorglich motiviertes Buch, dessen Gedanken
durchs Leben gegangen sind. Theologie ist Biografie. Und
weil es auch ein sehr kritisches und ehrliches Buch ist, mit
dem ich mich kirchenpolitisch durchaus auf Glatteis
begebe, stelle ich sehr bewusst meine eigene
Interpretation des Glaubensbekenntnisses an den Schluss.
Ich bin kritisch, aber loyal.

Priestersein ist mein Traumjob. Und noch mehr: meine
Berufung! Ich habe darin mein Lebensgliuck gefunden. Ich
mochte nichts anderes sein und tun als das, was ich jetzt
bin und tun darf. Das bedeutet: Ich begreife mich mehr als
Verkunder einer Botschaft und Begleiter von Menschen
denn als Vertreter einer Institution. Deshalb war ich auch
von Anfang an kritisch: Allein die archaisch-magische
Sakralisierung des Amtes und den daraus resultierenden
klerikalen Umgang mit Macht habe ich schon immer fur die
Ursunde der katholischen Kirche gehalten. Wer mich kennt
oder von mir gelesen hat, der weil§, dass ich diese Meinung
nie verhehlt und auch offen ausgesprochen habe. Jetzt bin
ich in der Mitte des Lebens; ich bin einundfunfzig Jahre alt,
wurde vor etwas mehr als funfzig Jahren getauft und bin
funfundzwanzig Jahre im Dienst als Priester. Ich habe die
Erfahrung gemacht: Wer sich an Gott bindet, wird
unabhangig von allem anderen. Wer sich an Jesus
orientiert, gewinnt eine ganz tiefe innere Freiheit. Deshalb
wage ich in diesem Buch manche Provokation, nicht um
anzuklagen oder zu zerstoren, sondern mitzuhelfen eine
Kirche um- und aufzubauen, der ich mein Leben gewidmet
habe und die ich trotz all ihrer Fehler immer noch lieben
kann. Papst Franziskus ladt zu mehr Freimut ein, diese
Einladung habe ich angenommen, offen und offensiv.
Mancher wird beim Lesen denken: »Das mag ja alles



stimmen, aber muss man das so ehrlich sagen, gerade als
Mann der Kirche?« Das habe ich mich auch gefragt, mich
aber dann dafur entschieden, das Schweigen zu brechen -
um Gottes und seiner Kirche willen. Manches habe ich
tatsachlich sehr drastisch formuliert, aber nicht aus
personlicher Frustration oder gar Groll, sondern aus Liebe
zur Kirche. Die Lage ist zu ernst fur verschwurbelte
Sonntagsreden, es wird Zeit fur einen klaren und klarenden
Blick. Ungeheuchelt!

Was ich mit diesem Buch vor allem erreichen will: Ich
mochte meinen Mitchristen Mut machen, in der Kirche zu
bleiben. Und ich mochte meine Kolleginnen und Kollegen in
der Seelsorge dazu auffordern, der Resignation zu
widerstehen und weiterhin selbstverantwortet Kirche
mitzugestalten. Sie sind nicht nur die Totengraber der
Volkskirche, ihre Arbeit ist mehr als Palliativpastoral.
Meine Erfahrung zeigt: Die Kirche ist nach wie vor
gesellschaftsrelevant, und auch die Gemeinde vor Ort ist
als soziale GrofRe nicht ausgestorben. Die Feier der
Eucharistie ist nach wie vor an vielen Orten und fur viele
Menschen Quelle und Gipfel ihres geistlichen Lebens. In
der Katechese mag man von fortlaufendem Erfolg
sprechen, denn nach der Erstkommunion oder Firmung
laufen die meisten tatsachlich fort und kommen vorerst
nicht wieder; ich erlebe jedoch, dass die Sehnsucht nach
Gott ungebrochen ist. Und mit der Caritas kann die Kirche
auch Menschen aulSerhalb einer Kerngemeinde erreichen.
SchliefSlich ist da noch das weite Feld der
Kasualienpastoral - Taufe, Trauung, Beerdigung: Die
Sinnsuche aufzugreifen, die hier verborgen liegt, ist eine
hochprofessionelle Aufgabe und wirksame Verkundigung.

Trotz all dieser Chancen und Bedeutungen muss man
diagnostizieren: Die gut organisierte katholische Kirche in
Deutschland ist auf dem Weg in eine gut organisierte



Bedeutungslosigkeit. Die Kirche ist weltfremd geworden -
und die Welt kirchenfremd. Oftmals steht die Kirche dem
Evangelium geradezu im Weg. Und dabei fordert der
Glaubenssinn des Volkes Gottes langst Reformen. Neue
Zugangswege zum Amt, selbstverstandlich auch fur
Frauen, sowie die Freistellung des Zolibats: Beides sind
Dauerthemen und mittlerweile Ausdruck einer langen und
lahmenden kollektiven Sexualneurose der katholischen
Kirche mitsamt ihrer institutionellen Heuchelei.
Ernstnehmen anderer Lebensmodelle und Biografien,
Partizipation und Forderung des Engagements der Laien
auf Augenhohe, Okumene und interreligioser Dialog, die
uber symbolisches Handeschutteln hinausgehen: All das
sind Reformen, die die Kirche endlich ernsthaft angehen
muss, will sie nicht in jener gut organisierten
Bedeutungslosigkeit enden.

Trotz dieser Probleme und Anfragen bin und bleibe ich ein
glucklicher Christ und Priester, denn ich kann voll und ganz
nach meinem Gewissen handeln und im Rahmen der Kirche
das sagen und tun, was ich fur richtig und wichtig halte.
Priestersein ist mein Traumjob, weil ich den Menschen
nahe sein und alle Situationen ihres Lebens begleiten darf.
Das Vertrauen, das einem dabei immer noch
entgegengebracht wird, ist fantastisch, eine riesengrolse
Chance. Christsein ist eine Berufung, weil ich Jesus liebe
und mich von ihm vorbehaltlos geliebt weils, vor aller
Leistung und nach aller Schuld. Fur ihn und seine
Botschaft lohnt sich jeder Einsatz, denn sie ist nach wie vor
das Beste, was Gott und Welt zu bieten haben. Ich bin trotz
allem im GrofSen und Ganzen zufrieden. Wenn ich auch
meine: Die Welt braucht weniger Kirche und mehr Jesus.
Gott ist grolSer als die Kirche, er ist langst bei den
Menschen, wir mussen ihn da nicht erst hinbringen. Nicht
nur die Kirche hat eine Mission, sondern Gottes Mission
hat - auch - eine Kirche.



Ich bin 1994 zum Priester geweiht worden, aber das ist mir
mittlerweile gar nicht mehr so wichtig; ich begreife ich
mich innerlich gar nicht so sehr als Priester in der Kirche,
sondern viel eher als Christ in der Welt. Wenn ich das
wirklich ernst nehme, ist alles getan, was ich tun kann.
Gerne nenne ich mich selbst einen Spielmann Gottes, denn
da steckt Musik drin, Gottvertrauen - und eine geballte
Portion Humor, die man dringend braucht, wenn man
hauptberuflich bei der Kirche beschaftigt ist. Musik und
Humor sind fur mich Quellen fur Resilienz, das heildt fur
die Fahigkeit, durch Krisen zu wachsen, darin Haltung zu
bewahren und sogar an personlicher Reife zu gewinnen.
Ich glaube Jesus seinen Gott, und zwar dank, mit und trotz
der Kirche.

Eine editorische Anmerkung sei gestattet: Um eine bessere
Lesbarkeit zu ermoglichen, verzichte ich an den meisten
Stellen im Buch bewusst auf die Nennung beider
Geschlechter sowie auf das Gender*sternchen. Gemeint
sind aber immer alle (w/m/d). Wenn ich dennoch einmal
beide Geschlechter nenne, tue ich es um der angedachten
Kirchenreform willen: Christinnen und Christen, Pastoral-
und Gemeindereferent*innen, Diakoninnen und Diakone,
Priesterinnen und Priester, Bischofinnen und Bischofe. Eine
Papstin kommt auch noch, aber wahrscheinlich erst spater.



Wie ich Christ und warum ich Priester
geworden bin

Glauben und Vertrauen

Glauben heilst Vertrauen. Und die Gabe, jemandem
vertrauen zu konnen, entsteht durch Urvertrauen ganz am
Anfang des Lebens. Dabei wissen Eltern von ihrem
neugeborenen Kind nicht viel. Sie wissen, ob es ein
Madchen oder Junge ist, welchen Namen sie ausgewahlt
haben, dass es schreit, Hunger hat und die Windeln
vollmacht. Ziemlich wenig wissen die Eltern von ihrem
Kind, und doch lieben sie es uber alles. Und noch mehr: Sie
opfern einen grofSen Teil ihres Lebens und ihrer Kraft,
damit ihr Kind sich entwickeln kann, und das mit dem
sicheren Wissen, dass ihnen das niemals vergolten werden
wird. Jeder Mensch, der in Geborgenheit aufwachsen
durfte, hat also gleich am Anfang seines Lebens erfahren
durfen, was Liebe und Hingabe bedeuten.

Geliebt sein heilst, unbedingt erwunscht zu sein, vor aller
Leistung und nach aller Schuld. Wer Liebe erfahren hat,
kann lieben - in diesem einfachen Satz lasst sich wohl alle
Padagogik zusammenfassen. Eine solche Liebe habe ich als
Kind erfahren durfen, eine Geborgenheit, und die Hingabe
meiner Eltern, die wirklich alles gegeben haben, damit ich
mich in aller Freiheit entwickeln konnte. Aus diesem
Urvertrauen ist wohl meine Gabe entstanden, uberhaupt
glauben zu konnen. Immer mehr erkenne ich, dass
Glaubenkonnen ein riesengrofses Geschenk ist. Ein
Geschenk kann man sich nicht erarbeiten, nicht
herbeizaubern und schon gar nicht erzwingen. Ich habe
heute mehr denn je Verstandnis fur Menschen, die nicht
glauben konnen. Sie sind nicht anders als ich, aber



vielleicht hatten sie es anders.

Ich hatte also Gluck. Und dabei haben meine Eltern nicht
einmal sehr reflektiert an Gott geglaubt. Sie haben ihren
Glauben geerbt und einfach weitergegeben, ein Christsein
aus Geburt und Tradition, das sie niemals infrage gestellt
haben. Mein Vater schwarmte von dem Kaplan, der mit ihm
Doppelkopf spielte, meine Mutter von der netten
Pfarrhaushalterin, die ihr im kalten Winter einen heillen
Kakao anbot. Waren meine Eltern nicht im katholischen
Emsland, sondern vielleicht in Moskau aufgewachsen, so
hatten sie mich wohl sozialistisch erzogen; sie haben also
einfach aufgegriffen und gelebt, was in ihrer Umgebung
ublich war, es bedurfte keiner besonderen Entschiedenheit
oder Auseinandersetzung. Die Religiositat, mit der sie
aufgewachsen waren, kannte drei Hauptgebote: immer lieb
und artig sein, sonntags zur Kirche gehen und vor der Ehe
keinen Sex haben (das ware das Allerschlimmste gewesen).
Ihr Christsein bestand hauptsachlich aus Ritualen und
Gewohnheiten, aber die mit hoher Verbindlichkeit: die
Messe am Sonntag, ein Gebet am Morgen und eines am
Abend und selbstverstandlich das Tischgebet. Es waren
auswendig gelernte Gebete, die uber all die Jahrzehnte
nicht verandert worden sind. Das wichtigste dabei waren
wohl nicht die Worte, sondern war die Treue, mit der diese
Rituale einfach beibehalten wurden.

Ansonsten haben sich meine Eltern in der Pfarrgemeinde
engagiert, nicht ubertrieben, wie mein Vater immer
betonte, aber stetig. Man machte »bei Kirchens« mit,
machte sich aber weiter keine Gedanken. Wir haben nur
ganz selten von Gott gesprochen, an ihm gab es keine
Zweifel, deshalb bedurfte es keiner weiteren Fragen.
Gesprochen haben wir uber den Pfarrer. Nein, nicht
gesprochen: Geschimpft haben wir. Wir mochten seine
Predigten nicht und auch nicht seinen Umgangsstil, aber



wir respektierten seine Autoritat. SchliefSlich waren wir mit
und ohne Pfarrer eine lebendige Gemeinde und gingen zum
Gottesdienst in einer Treue und Sturheit, die keiner guten
Predigt bedurfte.

Es war ein geschlossenes katholisches Milieu. Meine
Heimatgemeinde bestimmte meine Schul- und Freizeit zu
hundert Prozent: katholischer Kindergarten, katholische
Grundschule, katholische Bucherei (hier wurde
buchstablich vor-gelesen, also ausgewahlt, was katholische
Christen lesen durften); Messdienergruppe, Kinder- und
Kirchenchor, spater Kuster- und Organistendienst. Auch
hier uberwog wie schon im Elternhaus die Geborgenheit,
das Vertrauen und das Zuhausesein. Das ist der Grund,
warum ich heute die Kirche bisweilen mit einem Elternhaus
vergleiche: Auch wenn man sich davon emanzipiert und
weiterentwickelt hat, ist einem zeitlebens nicht egal, was
damit geschieht. Diese Gefuhlslage mag manche
bestimmen, die zwar mit der Kirche nichts mehr zu tun
haben wollen, aber dennoch nicht austreten. Sie bestimmt
auch diejenigen, deren Kirche geschlossen oder deren
Gemeinde fusioniert werden soll. Es ist das Elternhaus, das
verscherbelt man nicht so leicht; es bleibt das Symbol einer
Herkunft, einer Heimat, selbst wenn man nicht mehr darin
wohnt.

Besondere Priestervorbilder hatte ich nicht, und das war
gut so. Meinen Heimatpfarrer wurde ich heute, bei allem
Respekt, als verschroben bezeichnen. Er warnte uns vor
der modernen Welt, vor modernen Religionslehrern und,
noch schlimmer, vor allen Kaplanen, die sowieso nicht
fromm genug und politisch viel zu weit links waren. Er
hatte keine Umgangsformen, zog sich in spirituelle Nischen
zuruck, stand der heiligen Messe vor mit frommelndem
Pathos und brullte in der Predigt alles nieder, was ihm
nicht passte. Dafur, das muss ich zugeben, war er auf seine



Weise beeindruckend fromm. In der Jugendarbeit ging es
hauptsachlich darum, jene Prioritaten zu setzen, die von
ihm diktatorisch vorgegeben wurden. Das hierarchische
und intrigante System, mit dem er die ganze Gemeinde
durchzog, hatte faschistoide Zuge, denn es liels den
Menschen keine Freiheit. Andersdenkende waren faktisch
exkommuniziert.

Der Nachbarpfarrer war ein Machtmensch, der standig nur
von sich selber sprach und von seinen vielen
superwichtigen Amtern. Zuhoren jedenfalls konnte er nicht.
Klerikalismus ist ein archaisch-magisches Machtgefalle,
insofern war die Kirchenwelt meiner Kindheit eine
klerikale, die als selbstverstandlich hingenommen wurde.
Es gab eben nichts anderes. Ein dritter Priester in meiner
Heimat war ubrigens vollig verwahrlost, ein vierter
alkoholkrank, ein funfter depressiv und kaum
handlungsfahig, ein sechster sprang mit den ihm
anvertrauten Ordensschwestern um, als waren sie seine
Sklavinnen, ein siebter lebte als Kaplan im Dauerkrach mit
dem Ortspfarrer. Ein achter und neunter schliefSlich kamen
in der Seelsorge gut zurecht, sie waren geschatzt und
menschennah; diese beiden Priester haben spater
geheiratet. Pastoralreferenten gab es damals in meiner
Heimatgemeinde noch nicht, wohl einige Standige Diakone,
die sich redlich muhten. Die bange Frage, die ich mir schon
damals gestellt habe, lautete: »Muss man, um Priester zu
werden, komisch sein, oder wird man mit der Zeit komisch,
wenn man Priester ist?«

Fur meine Eltern waren, bei aller sichtbaren menschlichen
Schwache, auch ihre Ortspfarrer wenigstens ein bisschen
unfehlbar, sie respektierten ihre Autoritat. Andererseits
konnten sie kraftig kritisieren und mit einem
unverwechselbaren Humor sowie einer grofSen Sensibilitat
fur Gerechtigkeit jedes hierarchische Gefalle karikieren.



Mein Vater sagte nach einem guten Essen,
selbstverstandlich auf Plattdeutsch: »Das tut dir besser, als
wenn der Herr Pastor dir die Hand gibt.« Und das
Brimborium, das in seiner Kindheit anlasslich einer
bischoflichen Visitation veranstaltet wurde, kommentierte
er mit zwei schlichten Fragen: »Ist das denn notig? Muss
das so sein? Das sind doch auch nur Menschen wie du und
ich!« Von eingebildeten Pinseln lielSen sich meine Eltern
jedenfalls nicht anschmieren, auch nicht von
selbsternannten geistlichen Gefalsen. Das Glaubenszeugnis
meiner Eltern war nicht besonders reflektiert, aber
dennoch tief beeindruckend. Ich kann mich daran erinnern,
wie meine Eltern bei der Wandlung andachtig in der Kirche
knieten, nichts hatte sie jetzt aus ihrer inneren Ruhe und
Versenkung reifSen konnen. An Kinder- und
Familiengottesdienste hingegen kann ich mich nur insofern
erinnern, als dass ich sie immer schon langweilig fand. Das
andauernde Padagogisieren empfand ich als abschreckend
und banal. Das Evangelium kommt eben auf zwei Beinen
daher, nicht als Methode. Und auch nicht als Anspiel oder
Bastelarbeit.

Unvergesslich ist mir auch der Weihbischof, der manchmal
zur Visitation in die Gemeinde kam und der mich spater
auch gefirmt hat. Seine einzige Botschaft lautete: »Guckt
mal, wie schon ich bin und wie weit ich es gebracht habex,
sein ganzes Selbstbewusstsein steckte in der Mitra, dem
riesigen bunten Hut, den er sich wahrend der Liturgie
haufig auf- und dann wieder absetzen liel3; ein Ritual, das
man in der Verhaltensbiologie wohl als Imponiergehabe
bezeichnen wurde und uber das an der Kirchenbasis immer
wieder gewitzelt wird. Zum Beispiel so: Der besagte
Weihbischof besuchte einen Kindergarten und fragte die
Kinder, ob sie wussten, wer er sei. Niemand wusste es.
Dann zeigte er seinen Stab. Wieder keine Antwort. Darauf
setzte er seine Mitra auf und wiederholte seine Frage.



Keines von den Kindern konnte damit etwas anfangen.
Zuletzt verwies er auf seinen Ring und fragte wiederum:
»Na, wer weils denn jetzt, wer ich bin?« Da polterte es aus
einem Kind heraus: »Ein Angeber!« Kindermund tut
Wahrheit kund. Diese fruhe Erfahrung jedenfalls muss
meine Sicht auf die Hierarchie nachhaltig gepragt haben.

Warum zahle ich diese Beispiele auf? Nicht, um einfach
daruber herzuziehen oder mich lustig zu machen. Ich will
damit verdeutlichen, dass der Klerikalismus die gesamte
Kirche pragte, dass die Glaubigen das hinnahmen, und ich
schon damals fur mich einen kritischen Blick auf die
Hierarchie entwickelt habe und zugleich all das als
Geborgenheit erleben konnte. Von Geborgenheit war auch
meine Schulzeit gepragt, naturlich eng verbunden mit
Kirche. Die erste Religionslehrerin war zugleich
Seelsorgehelferin, der nachste Religionslehrer ware selbst
gerne Priester geworden und war zeitlebens ein
beeindruckend frommer und verstandnisvoller Padagoge.
Erst im Gymnasium lernte ich den problemorientierten
Religionsunterricht kennen, bei dem die Schuler ihre
Themen selbst festlegen konnten. Wir mussten immer tun,
was wir wollten, gelernt haben wir dabei so gut wie nichts.
Fortan ging es uberhaupt nicht mehr um Gott, sondern um
soziale Themen. Die Bibel spielte keine Rolle, es war ein
oberflachliches Gelaber, aufgrund dessen ich mit vierzehn
Jahren beschloss, mich vom Religionsunterricht
abzumelden. Die Freistunden, die ich dadurch plotzlich zur
Verfugung hatte, habe ich zum Orgeluben genutzt, durch
das ich jetzt meine spirituelle Mitte fand.

Meine wichtigsten Glaubenszeugen und Gesprachspartner
in Sachen Gott waren denn auch meine Musiklehrer. Musik
hat spirituelle Kraft, weil sie ohne Worte auskommt und
einen Menschen ganz in der Gegenwart sein lasst wie bei
der kontemplativen Meditation. Mein erster Orgellehrer



war der Kuster und Organist meiner Heimatgemeinde. Er
hat mir vorgelebt, wie man trotz aller negativen Erfahrung
mit der Kirche glaubig bleiben kann, einfach indem man
treu ist und durchhalt. Mit ihm konnte ich uber vieles
sprechen. Er hat die Musikstucke, die ich bei ihm lernen
durfte, kaum jemals selbst fehlerfrei spielen konnen; sein
Konzert war die Ermutigung fur die nachste Generation.
Kein Organist aus den benachbarten Gemeinden, auch die
kunstlerisch begabteren, hatte so viele Schuler wie er.
Heute wurde ich sagen: Er hat durch seine Menschlichkeit
die Verschrobenheit des Pfarrers voll und ganz ausgleichen
konnen, er war durch sein grolses musikalisches Netzwerk
aus verschiedenen Choren der eigentliche Seelsorger der
Gemeinde. Bei ihm habe ich gelernt, dass man, um
wahrhaft Seelsorger zu sein, keine Priesterweihe braucht.
Wohl deshalb habe ich mich niemals als Priester gefuhlt,
sondern immer als ein Christ, der einen Dienst innerhalb
der Gemeinde tut. Die Weihe gibt der Sendung durch
Christus und die Kirche einen starken Ruckhalt, gleicht
aber keinen Mangel an Begabung, Charakter und Bildung
aus. Alles andere ware Magie. Vielleicht kann die
Priesterweihe die Identitat starken, ohne die es keine
personliche Ausstrahlung gibt.

In der Oberstufe meldete ich mich wieder zum Grundkurs
Religion an, aber eigentlich nur aus der Angst heraus, das
Fehlen der Religionsnote konnte ein Grund dafur sein, dass
man mich im Priesterseminar ablehnen wurde. Denn
Priester werden wollte ich bereits mit zehn Jahren. Das war
selbstverstandlich mehr eine Ahnung als ein Entschluss. Es
gab zwischenzeitlich noch andere Berufswunsche:
Kirchenmusiker, Lehrer, Apotheker. AulSerdem hatte ich
schon damals in der konkreten Verantwortung, die Ehe und
Familie mit sich bringen wurden, ein hoheres Ideal gesehen
als im moglicherweise abgehobenen und selbstbezogenen
ehelosen Leben. Dass der Zolibat einsam und egozentrisch



