


PLUTARCH

RÖMISCHE FRAGEN
Ein virtueller Spaziergang
im Herzen des alten Rom

Herausgegeben, übersetzt,
kommentiert und interpretiert

von
JOHN SCHEID

 
 
 
 
 
 



Impressum

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig.
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen,
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung in
und Verarbeitung durch elektronische Systeme.

© 2012 by WBG (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt
Die Herausgabe des Werkes wurde durch
die Vereinsmitglieder der WBG ermöglicht.
Satz/Reprovorlage: Doris Meyer, Eckhard Wirbelauer, Strasbourg, UMR 7044
Einbandgestaltung: Neil McBeath, Stuttgart

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-wissenverbindet.de

ISBN 978-3-534-21312-2

Elektronisch sind folgende Ausgaben erhältlich:
eBook (PDF): 978-3-534-73498-6
eBook (epub): 978-3-534-73499-3

http://dnb.d-nb.de/
http://www.wbg-wissenverbindet.de/


Menü

Buch lesen
Innentitel
Inhaltsverzeichnis
Informationen zum Buch
Informationen zum Autor
Impressum



Für Évelyne, die immer daran geglaubt hat



Inhaltsverzeichnis

Vorwort

1. Einführung

2. Griechischer Text und deutsche Übersetzung

3. Textkritische Hinweise

4. Kommentar

5. Aufbau und literarische Einordnung

Bibliographie

Abbildungsnachweise

Register



Vorwort

Die Römischen Fragen des Plutarch sind ein wertvolles
Buch. Es enthält die berühmtesten Bräuche der Römer, ob
privat, religiös, politisch oder militärisch. In 113 Fragen
findet der Leser Erzählungen, Beschreibungen und
Theorien, die einen großen Teil des gemeinen Wissens über
die Sittengeschichte Roms in der Hohen Kaiserzeit
darstellen. Die Römischen Fragen sind zudem ein
wunderlicher Text, in dem auf eine Frage mit weiteren
Fragen geantwortet wird, ohne daß eine endgültige
Antwort gegeben wird. Für den heutigen Leser läßt
Plutarch die Fragen letztendlich offen. Eine weitere
Eigenart der Römischen Fragen ist das scheinbare Fehlen
eines roten Fadens; die Fragen wirken willkürlich
aneinandergereiht. So ist es nicht erstaunlich, daß das
Buch oft wie eine Art Kartei benutzt wird, aus der diese
oder jene Aussage ohne Rücksicht auf ihren
Zusammenhang herausgezogen wird.
Die vorliegende Arbeit befaßt sich vor allem mit diesem
Problem. Text und Übersetzung – die erste moderne
deutsche Übersetzung überhaupt – werden geboten, um
dem Leser die Möglichkeit zu geben, die vorgelegte
Erklärung der eigenartigen Form der Römischen Fragen im
einzelnen zu prüfen. Auf den Text folgt ein Kommentar, der
die nötigen Erklärungen zum Verständnis der von Plutarch
angesprochenen Ereignisse und Bräuche liefert. Dieser
Kommentar kann nicht auf alle Einzelheiten eingehen, weil
sonst fast die gesamte Überlieferung über die römischen
Sitten zu zitieren gewesen wäre. Der folgende Teil („Aufbau



und literarische Einordnung“) soll die These, die
Römischen Fragen seien als Wanderung durch einen Teil
des antiken Rom zu verstehen, eingehender begründen.
Abschließend wird dann die Schrift – auf der Basis dieser
neuen Sichtweise – in die Tradition der römischen Rhetorik
und Literatur eingeordnet.
Die hier vorgelegte These wurde erstmals in den Jahren
1990 und 1991 in meinem Seminar an der École Pratique
des Hautes Études gemeinsam mit Jesper Svenbro
vorgelegt und diskutiert.1  Zu dieser Deutung bin ich nur
gekommen, weil wir die Römischen Fragen nicht wie einen
Zettelkasten benutzten, sondern mit den Mitgliedern des
Seminars wie ein Buch lasen, eine Vorgehensweise, die
offenbar noch nie zuvor zu einem tieferen Verständnis des
Aufbaus der Schrift geführt hatte. In den folgenden Jahren
reifte die hier vorgelegte These dank mehrerer Vorträge2
und wurde schließlich im September 2003 in einem
Graduierten-Seminar („Stadt-Text-Wanderung“) des
Collegium Beatus Rhenanus vor Ort getestet. Es war diese
Wanderung, die wiederum mit einer durchgehenden
Lektüre der Römischen Fragen verbunden war, sowie die
abschließende Diskussion mit den Teilnehmern an dieser
Wanderung, die mich davon überzeugten, daß meine These
nicht das Produkt einer allzu regen Phantasie ist, und mich
dazu führten, sie zu veröffentlichen, nachdem ich sie am
Collège de France in einer Vorlesung vorgestellt hatte.3
Ich möchte hier allen Doktoranden, Habilitanden und
Kollegen danken, die an der École Pratique des Hautes
Études in Paris, bei den Vorträgen und/oder bei der
Stadtwanderung in Rom meine These diskutiert, kritisiert
und verbessert haben. Jesper Svenbro danke ich herzlich
für die Ideen und die Ermutigung sowie Despina
Chatzivasiliou, Beatrice Lietz, Catharina Jaquet und Fabrice
Bessière für ihre Mitarbeit. Vor allem aber bin ich Doris
Meyer und Eckhard Wirbelauer verpflichtet, die sich für



das Erscheinen dieses Buches ganz besonders eingesetzt
haben. Ohne sie und die Überzeugungskraft meiner Frau
wäre das Manuskript wohl in der Schublade geblieben. Alle
Irrtümer sind natürlich mir selbst zuzuschreiben.

Lellingen, August 2011
 
 
 
        1  SCHEID 1990/91; DERS. 1991/92.
        2  Unter anderem im Deutschen Archäologischen Institut in Rom (Februar

1999) dank einer Einladung von Paul Zanker, und auf dem Kongress der
nordamerikanischen Philologen in Québec (Juni 2004).

        3  SCHEID 2005/06.



1. Einführung

Plutarch – oder mit seinem vollen römischen Namen:
Mestrius Plutarchus – wurde zwischen 40 und 50 n.  Chr.
geboren und starb zwischen 119 und 125.4  Er studierte in
Athen bei Ammonios, bei dem er die platonische Schule für
sich entdeckte.5  Nach den Studienjahren teilte sich
Plutarchs Leben zwischen öffentlichen Aufgaben und der
Gelehrsamkeit, die sich in einem der reichsten Œuvres der
Antike niederschlug. Doch Plutarch lebte nicht neben dem
römischen Kaiserreich. Er war römischer Bürger,
römischer Ritter und soll sogar die Konsularinsignien
erhalten haben.6  Man weiß, daß er mancherlei Reisen
unternommen hat, nach Kleinasien, nach Ägypten, nach
Italien und Rom, wo er sich wenigstens zweimal aufhielt,
wahrscheinlich in den Jahren 75 bis 79, und dann
wiederum 92 bis 94, zudem vielleicht auch noch im Jahre
88.7  Einige Andeutungen in seinen Schriften lassen
vermuten, daß er in Rom auch Vorlesungen gehalten hat.8
In reifem Alter ließ er sich im böotischen Chaironeia
nieder, wo er auch einige öffentliche Ämter übernahm. Vom
Jahre 90 bis zu seinem Tode übte er in Delphi, wo er auch
Bürger war, das Amt des Priesters ( ερεύς) aus.9  In
Chaironeia schuf er eine Art Schule oder Akademie, in der
sich junge Leute aus vornehmen Familien ausbilden lassen
konnten.10
Doch Plutarch ist auch Grieche, und er ist stolz darauf. Er
verkennt das römische Joch nicht, aber wie die anderen
Mitglieder der Elite des Imperium Romanum ist er selbst
auch Mitglied der römischen Aristokratie.11  Wie die



Gesprächspartner, die er in seinen Schriften einführt, fühlt
er sich als griechisch-römisch, wobei das Römertum die
griechische Herkunft überragt. Er vereinigt so beide
Kulturen und erklärt die eine durch die andere.12  Man hat
viel über Plutarchs Methode und seine Lateinkenntnisse
geschrieben.13  Heutzutage besteht Einigkeit darüber, daß
er in der Lage war, sich die notwendigen lateinischen
Quellen zu verschaffen und hinreichend der lateinischen
Sprache kundig war, auch wenn er lateinische Werke
gelegentlich in griechischen Übersetzungen gelesen haben
mag.14
Plutarchs Œuvre ist riesig. Der sogenannte
Lampriaskatalog seiner Werke, der uns in einer
Handschrift des 12.  Jahrhunderts erhalten ist, zählt 227
Werke auf, wovon nur 105 bis auf uns gekommen sind. Die
erhaltenen Schriften lassen sich in zwei Gruppen aufteilen:
Die Viten einerseits, die fast immer die Biographie eines
Griechen und die eines Römers verbinden, und die Moralia
andererseits, 79 an der Zahl. Die Moralia behandeln sehr
verschiedene Themen, von philosophischen Problemen bis
hin zu politischen und historischen Fragen. Die Römischen
und die Griechischen Fragen gehören hierzu. Dem
Lampriaskatalog zufolge hat Plutarch auch Barbarische
Fragen geschrieben, die wir aber leider nicht kennen.
Ich übersetze Α τια ‘Ρωμαϊκά mit „Römische Fragen“
entsprechend der lateinischen Übersetzung des Titels
(Quaestiones Romanae). Jacques BOULOGNE dagegen bietet
in seiner Ausgabe den Titel Römische Aitiologien“;15  dies
entspricht zwar dem Inhalt und dem antiken
Sprachgebrauch, wirkt aber noch eigenartiger als
„Römische Fragen“. Plutarch selbst zitiert seine Schrift als
Περ  α τίων ‘Ρωμαϊκ ν16  oder Α τια,17  der
Lampriaskatalog nennt sie Α τιαι ‘Ρωμαϊκαί; die
handschriftliche Überlieferung ihrerseits schreibt entweder
Περ παραλλήλων ‘Ελληνικ ν κα  ‘Ρωμαϊκ ν („Über



griechische und römische Parallelen“), Προβλήματα
(„Fragen“) oder Κεφαλαίων καταγραφή („Register von
wichtigen Fragethemen“). Mag auch Plutarchs Selbstzitat
mit seinem Anspielen auf Kallimachos und Varro eher
„Gründe“, „Ursprünge“ oder „Erklärungen“ als Titel
nahelegen, so scheinen doch die späteren Leser das
Fragenstellen als zentrales Merkmal dieser Schrift
wahrgenommen zu haben. So scheint auch mir der Titel
Römische Fragen etwas besser zu passen als der Titel
Römische Aitiologien, da er den forschenden Charakter der
Schrift deutlicher abbildet.
Die Datierung der Römischen Fragen ist vielfach behandelt
worden.18  Es mag hier genügen festzuhalten, daß diese
eigenartige Schrift zu den Spätwerken des Plutarch gehört.
Da er eine Äußerung über Kaiser Domitian macht, die zu
dessen Lebzeiten gefährlich gewesen wäre, dürfte sie nach
dessen Tod (96 n.  Chr.), vielleicht im Laufe des ersten
Jahrzehnts des 2.  Jahrhunderts geschrieben worden sein.
Der griechische Text folgt der kritischen Edition, die John
Bradford TITCHENER für die Gesamtausgabe der Moralia bei
Teubner vorgelegt hat und der ich fast überall gefolgt bin.
Eigens überprüft wurden allerdings die Abschnittsangaben
der Frankfurter Ausgabe von 1599, die S.  263–291 den
Stephanus-Text der Quaestiones Romanae nebst der
lateinischen Übersetzung des Heidelberger Humanisten
Wilhelm Xylander bietet und die als Referenz für alle
modernen Plutarchausgaben dient.19  Da diese hierin
bisweilen erheblich voneinander abweichen, wurden im
vorliegenden Text erstmals nicht nur die Seiten-, sondern
auch die Abschnittswechsel (A = 1. Zeile, B = 11. Zeile, C
= 21. Zeile, D = 31. Zeile, E = 41. Zeile, F = 51. Zeile der
jeweils 55 Zeilen umfassenden Seite) markiert. Für die
Erklärungen standen die kommentierten Übersetzungen
von Herbert J. ROSE, von Michèle NOUILHAN, Jean-Marie
PAILLER und Pascal PAYEN sowie von Jacques BOULOGNE zur



Verfügung. Der Kommentar von ROSE ist meistens von der
in seiner Zeit geläufigen Ethnologie beeinflußt, die alle
Bräuche als primitives, von der Natur bestimmtes
Verhalten erklärt. Da diese Ethnologie schon seit langem
verabschiedet ist,20  lasse ich seine Deutungen gewöhnlich
beiseite, doch für die Quellen, die Zitate und die ältere
Literatur sind seine Angaben noch immer ausgezeichnet.
Der Kommentar von NOUILHAN, PAILLER und PAYEN ist meist
knapp gehalten und erklärt die Sitten, während BOULOGNE
eher die philosophische Perspektive bevorzugt.
 
 
 
        4  PIR2, s. v. Plutarchus n° 526; RUSSEL 1973, 14–15; JONES 1971, 13.
        5  JONES 1966; DERS. 1971, 14; RUSSEL 1973, 62–83.
        6  Jones 1971, 29; 45; PIR2 526 s. v. Plutarchus; zur Ritterstellung s. PFLAUM

1961, 1071 (gegen 117–120 procurator in Achaea).
        7  BOWERSOCK 1993, 200 (für die J. 75 und 93), 203 (für das J. 88/9).
        8  Plut. de curios. 522 D (es kann unter Domitian wie auch unter Vespasian

und Titus sein, JONES 1971, 23; RUSSEL 1973, 9).
        9  Sein Name erscheint dort auf Inschriften wie z. B in SIG3 823; 829.
      10  RUSSEL 1973, 13–14.
      11  Zu diesem Thema s. JONES 1971, 46–47; DESIDERI 1998a und 1998b.
      12  JONES 1971, 46; BOULOGNE 1992.
      13  THILO 1853; LEO 1864; BARTH 1876; VORNFELD 1901; ROSE, 1924, 11–45;

VAN DER STOCKT 1987.
      14  ROSE 1924, 48; JONES 1971, 83; RUSSEL 1973, VAN DER STOCKT 1987, 290f.
      15  Boulogne 2002, 91f.
      16  Siehe Plut. Cam. 19, 12.
      17  Siehe Plut. Rom. 15, 7.
      18  ROSE 1924, 47f.; BOULOGNE 2002, 104f.
      19  ΠΛΟΥΤΑΡΧΟΥ ΧΑΙΡΩΝΕΩΣ ΤΑ ΣΩΖΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ. Plutarchi

Chaeronensis quae exstant omnia, cum Latina interpretatione Hermanni
Cruserij, Gulielmi Xylandri, et doctorum virorum notis, et libellis
variantium lectionum ex Mss. Codd. diligenter collectarum, et indicibus
accuratis, Francofurti, apud Andreae Wecheli heredes, Claudius Marnium
et Ioannem Aubrium, 1599, tomus secundus, continens Moralia, Gulielmo
Xylandro interprete; benutzt nach dem Exemplar der Bibliotheca Palatina
(Microfiche-Edition, München 1994). Zur Bedeutung der Frankfurter
Ausgabe von 1599 vgl. ZIEGLER 1951, Sp. 955 und IRIGOIN 1987, CCXCVII.

      20  VAHLERT 1935; DUMÉZIL 1987, 36–48.



2. Griechischer Text und deutsche
Übersetzung



 

ΑΙΤΙΑ ΡΩΜΑIΚΑ
263D

        1. Διὰ τί τὴν γαμουμένην ἅπτεσθαι πυρὸς κα  δατος
κελεύουσι; πότερον τούτων ὡς E ἐν στοιχείοις κα
ὰρχα ς τὸ μὲν ρρεν ἐστ  τὸ δὲ θ λυ, κα  τὸ μὲν ἀρχὰς
κινήσεως ἐνίησι τὸ δ’ ποκειμένου κα  λης δ ναμιν·
ἢ διότι τὸ π ρ καθα ρει κα  τὸ δωρ γνίζει, δε  δὲ
καθαρὰν κα  γνὴν διαμένειν τὴν γαμηθε σαν;
ἢ τι, καθάπερ τὸ π ρ χωρ ς γρότητος τροφόν ἐστι
κα  ξηρòν τὸ δὲ δωρ νευ θερμότητος γονον κα
ἀργόν, ο τω κα  τὸ ρρεν ἀδρανὲς κα  τὸ θ λυ χωρ ς
ἀλλήλων, ἡ δὲ σύνοδος ἀμφο ν ἐπιτελε  το ς γήμασι
τὴν συμβίωσιν;
ἢ ο κ ἀπολειπτέον κα  κοινωνητέον πάσης τύχης,
κἂν λλου μηδενὸς ἢ πυρὸς κα  δατος μέλλωσι
κοινωνε ν ἀλλήFλοις;

        2. Διὰ τί ο  πλείονας ο δ’ ἐλάττονας ἀλλὰ πέντε
λαμπάδας ἅπτουσιν ἐν το ς γάμοις, ἃς κηρίωνας
ὀνομάζουσιν;
πότερον, ὡς Βάρρων ἔλεγεν, τι τ ν στρατηγ ν τρισ
χρωμένων, † σ ν το ς ἀγορανόμοις πλείονας, παρά δὲ
τ ν ὰγορανόμων πτουσι τὸ π ρ ο  γαμο ντες;
ἢ διότι πλείοσι χρωμένων ἀριθμο ς 264A πρός τε τὰ 
λλα βελτίων κα  τελειότερος ὁ περιττὸς ἐνομίζετο κα
 πρὸς γάμον ρμοδιότερος; ὁ γὰρ ρτιος διάστασίν τε

δέχεται κα  τὸ σον α το  μάχιμόν ἐστι κα
ἀντίπαλον, ὁ δὲ περιττὸς ο  δύναται διασχισθ ναι
παντάπασιν, ἀλλ’ πολείπει τι κοινὸν ἀε
μεριζόμενος. το  δὲ περιττο  μάλιστα γαμήλιος ἡ



πεντάς ἐστι·τὰ γὰρ τρία πρ τος περιττὸς κα  τα δύο
πρ τος ἄρτιΟς ἐκ δὲ τούτων σπερ ρρενος κα
θήλεος ἡ πεντὰς μέμικται.
ἢ μ λλον, ἐπε  τὸ φ ς γενέσεώς ἐστι σημε ον, γυνὴ δ’ 
χρι πέντε τίκτειν ὁμο  τὰ πλε στα πέφυκε, τοσαύταις

χρ νται λαμπάσιν;



 

Römische Fragen

        1. Warum soll die Braut Feuer und Wasser berühren?
Ist es, weil von diesen Stoffen, die man als Elemente
und Prinzipien betrachtet, das eine männlich, das
andere weiblich ist, und weil das eine das Prinzip der
Bewegung enthält, das andere die Kraft des Substrats
und der Materie?
Oder ist es, weil das Feuer säubert und das Wasser
reinigt, daß die Ehefrau rein und unbefleckt bleiben
soll?
Oder weil, wie das Feuer ohne Feuchtigkeit schwach
wird und austrocknet und das Wasser ohne Hitze
unfruchtbar und untätig ist, das Männliche und das
Weibliche getrennt unwirksam sind, während die
Verbindung beider im Gegenteil für die Ehegatten ein
Gemeinschaftsleben schafft?
Oder weil keiner den anderen verlassen soll und
beide jedes Schicksal teilen sollen, selbst wenn sie
nur Feuer und Wasser teilen können?

        2. Warum zünden sie bei den Hochzeiten nie mehr und
nie weniger als fünf Fackeln an, die man cerei nennt?
Etwa, wie Varro sagt, weil die Prätoren deren drei
haben und die Ädilen mehr Fackeln führen, das
Brautpaar aber sein Feuer an dem der Ädilen
anzündet?
Oder weil unter den verschiedenen Zahlen, die sie
benutzen, die ungerade im allgemeinen als besser
und vollkommener und auch angemessener für die
Heirat angesehen wurde? Die gerade Zahl kann



geteilt werden, und ihre Gleichheit bedeutet Streit
und Gegensatz, während die ungerade Zahl gar nicht
geteilt werden kann, aber stets bei der Teilung etwas
Gemeinsames zurückläßt. Unter den ungeraden
Zahlen ist nun die Fünf die beste für die Hochzeit.
Drei ist nämlich die erste ungerade Zahl und zwei die
erste gerade; fünf ergibt sich aus ihrer Verbindung
wie aus (der Verbindung) eines Mannes und einer
Frau.
Oder benutzen sie die fünf Fackeln nicht vielmehr
daher, weil das Licht das Zeichen der Geburt ist, und
die Frau von Natur aus fähig ist, bis zu fünf Kinder zu
gebären?



 
ἢ τι πέντε δε Bσθαι θέ ν το ς γαμο ντας ο ονται,
Διὸς τελείου κα  ἭΗρας τελείας κα  ’Αφροδίτης κα
Πειθο ς, ἐπ  π σι δ’ ’Αρτέμιδος, ν τα ς λοχείαις κα
τα ς ὠδ σιν α  γυνα κες ἐπικαλο νται;

        3. Διὰ τί, πολλ ν ὂντων ἐν ώμ  να ν ’Αρτέμιδος, ε ς
μόνον τὸν ἐν τ  καλουμεν  Πατρικί  στενωπ  νδρες
ο κ ε σίασιν;
 διὰ τὸν λεγόμενον μ θον; γυνα κα γὰρ α τόθι τὴν

θεὸν σεβομενην βιαζόμενός τις πὸ τ ν κυν ν
διεσπάσθη, κα  ἀπὸ τούτου δεισιδαιμονίας γενομένης
νδρες ο κ ε σίασι.

        4. Διὰ τί το ς λλοις ’Aρτεμισίοις ἐπιεικ ς ἐλάφων
κέρατα προσπατταλε ουσι, τ  δ’ ἐν ’Aβεντίν  C βο ν;
 το  παλαιο συμπτώματος ἀπομνημονε οντες;

λέγεται γὰρ ἐν Σαβίνοις ῎Αντρωνι Κορατί  βο ς
ἐκπρεπὴς ψει κα  μεγέθει διαφέρουσα τα ν λλων
γενέσθαι μάντεως δέ τινος α τ  φράσαντος, τι το
καθιερε σαντος ’Aρτέμιδι τὴν βο ν ἐκείνην ἐν
’Aβεντίν  πέπρωται μεγίστην γενέσθαι κα  βασιλε
σαι τ ς ’Ιταλίας πάσης τὴν πόλιν, ἐλθε ν μὲν ε ς 
ώμην τὸν νθρωπον ὡς θ σοντα τὴν βο ν· ο κέτου δὲ
κρ φα τ  βασιλε  Σερουί  τὸ μάντευμα φράσαντος
ἐκείνου δὲ Κορνηλί  τ  ερε , προστάξαι τὸν
Κορνήλιον τ  ῎Αντρωνι λο σασθαι πρὸ τ ς θυσίας
ὰπὸ το  Θ μDβρεως· νενομίσθαι γὰρ ο τω το ς
καλλιερο ντας. ἐκε νον μὲν ο ν ἀπελθόντα λο εσθαι,
τὸν δὲ Σερο ιον φθάσαντα θ σαι τ  θε  τὴν βο ν κα
τ  ερ  τὰ κέρατα προσπατταλε σαι. τα τα κα  ’Iόβας
στόρηκε κα Βάρρων, πλὴν τι το νομα το
῎Αντρωνος Βάρρων ο  γέγραφεν, ο δ’ πὸ Κορνηλίου
φησ  το  ερέως λλ’ πὸ το  νεωκόρου παρακρουσθ
ναι τὸν Σαβ νον.



        5. Διὰ τί το ς τεθνάναι φημισθέντας ἐπ  ξένης ψευδ ς,
κἂν ἐπανέλθωσιν, ο  δέχονται κατὰ θ ρας, λλὰ τ
κεράμ  προσβαίνοντες ε σω καθι σιν α το ς;



 
Oder weil man denkt, daß die Eheleute fünf Götter
brauchen: Zeus Teleios, Hera Teleia, Aphrodite,
Peitho und vor allem Artemis, welche die Frauen
während der Geburtswehen anrufen.

        3. Warum betreten unter allen Artemistempeln, die in
Rom sind, die Männer nur denjenigen im
sogenannten Vicus patricius nicht?
Liegt der Grund dafür in dem Mythos, den man
erzählt? An diesem Ort wurde ein Mann, der eine
Frau vergewaltigen wollte, die dort die Göttin
verehrte, von den Hunden zerrissen, und darum
betreten die Männer aus abergläubischer Angst
diesen Tempel nicht.

        4. Warum nagelt man, wie es dem Brauch entspricht,
Hirschgeweihe an alle anderen Artemistempel, an
den Aventinischen aber Kuhhörner?
Ist es in Erinnerung an die alte Geschichte? Man
erzählt nämlich, daß bei den Sabinern eine durch
Aussehen und Größe bemerkenswerte und von allen
anderen verschiedene Kuh in der Herde des Antron
Curatius geboren wurde. Und als ein Wahrsager ihm
verkündete, daß die Polis desjenigen, der diese Kuh
auf dem Aventin der Artemis weihen würde, dazu
bestimmt sei, sehr groß zu werden und über ganz
Italien zu herrschen, ging der Mann nach Rom, um
die Kuh zu opfern. Nun aber erzählte einer seiner
Diener heimlich König Servius die Weissagung, und
dieser teilte sie dem Priester Cornelius mit, der
Antron auftrug, sich vor dem Opfer im Tiber zu
waschen, wie es der Brauch sei bei denen, die unter
glücklichen Zeichen opfern wollten. Als Antron
weggegangen war, um sich zu waschen, beeilte sich
Servius, der Göttin die Kuh zu opfern und ihre Hörner



an den Tempel zu nageln. Dies erzählen Juba und
Varro, mit dem Unterschied, daß Varro den Namen
des Antron nicht angibt und behauptet, der Sabiner
wäre nicht von Cornelius, sondern vom Tempelwart
betrogen worden.

        5. Warum läßt man diejenigen, die fälschlicherweise als
in der Ferne verstorben gelten, nicht durch die Tür
eintreten, wenn sie zurückkehren, sondern auf das
Dach klettern und von da heruntersteigen?



 
ὁ μὲν γὰρ Βάρρων α τίαν μυθικὴν λως ποδίδωσι.
φησ  γὰρ ἐν E τ  περ  Σικελίαν πολέμ  ναυμαχίας
μεγάλης γενομένης κα  κατὰ πολλ ν φήμης ο κ ληθο

ς ὡς πολωλότων υείσης ἐπανελθόντας α το ς ὁλίγ
 χρόν  πάντας τελευτ σαι, ἐν  δ’ ε σιόντι τὰς θ ρας 
παντ σαι κλειομένας π’ α τομάτου κα  μὴ χαλ ν

ἐπιχειρο ντων νοίγειν. τὸν δ’ νθρωπον α το
καταδαρθόντα πρὸ τ ν θυρ ν δε ν κατὰ το ς πνους 
ψιν φηγουμένην α τ  τὴν πὲρ τὸ τέγος ε ς τὴν ο

κίαν καθίμησιν. ποιήσαντα δ’ ο τως ε τυχ  γενέσθαι
κα  γηραιόν. ἐκ δὲ τούτου τὸ ἒθος καταστ ναι το ς 
στερον.
ρα δὲ μὴ κα  τ τα τρόπον τινὰ το ς Έλληνικο ς

ἒοικεν· F ο  γὰρ ἐνόμιζον γνο ς ο δὲ
κατεμίγνυσαν·έαυτο ς ο δ’ ε ων ερο ς πλησιάζειν, ο ς
ἐκφορὰ γεγόνοι κα  τάφος ἑς τεθνηκόσι. λέγεται δέ
τινα τ ν ἐνόχων ταύτ  τ  δεισιδαιμονί  γεγονότων
’Aριστ νον ε ς Δελφούς ποστείλαντα δε σθαι το  θεο
κα  παρατε σθαι τας παρούσας α τ  δια τον νόμον
απορίας. τήν δέ Πυθίαν ε πε ν 265A

‘ σσαπερ ἐν λεχέεσσι γυνὴ τίκτουσα τελε ται,
τα τα πάλιν τελέσαντα θύειν μακάρεσσι θεο σι.’

τὸν ο ν ’Aριστ νον ε  φρονήσαντα παρασχε ν ἑαυτὸν 
σπερ ἐξ ρχ ς τικτόμενον τα ς γυναιξ ν πολο σαι

κα  σπαργαν σαι κα  θηλὴν ἐπισχε ν, ο τω τε δρ ν κα
 το ς λλους ἅπαντας, στεροπότμους

προσαγορευομένους. ἒνιοι δὲ κα  πρὸ το  ’Aριστίνου
τα τα γενέσθαι περ  το ς στεροπότμους κα  τὸ ἒθος ε
ναι παλαιόν. ο δὲν ο ν θαυμαστόν, ε  κα  ωμα οι το
ς δοκο σιν ἅπαξ τεθάφθαι κα  γεγονέναι τ ς τα ν
φθιτ ν μερίδος ο κ όντο δε ν παριέναι τὴν α
Bλειον,  θύσοντες ἐξίασι κα  θύσαντες ε σίασιν, 
λλ’ νωθεν ἐκέλευον ε ς τὰ παιθρα καταβαίνειν ἐκ



το  περιέχοντος. κα  γὰρ το ς καθαρμο ς ἐπιεικ ς
πάντας ἐν πα θρ  τελο σι.

        6. Διὰ τί το ς συγγενε ς τ  στόματι φιλο σιν α  γυνα
κες;
πότερον, ὡς ο  πλε στοι νομίζουσιν, πειρημένον ν
πίνειν ο νον τα ς γυναιξίν· πως ο ν α  πιο σαι μὴ
λανθάνωσιν λλ’ ἐλέγχωνται περιτυγχάνουσαι το ς ο
κείοις, ἐνομίσθη καταφιλε ν;



 
Varro liefert dafür eine gänzlich mythische Erklärung.
Er behauptet nämlich, daß nach einer großen
Seeschlacht im Krieg um Sizilien über viele die
falsche Nachricht verbreitet worden sei, daß sie
gefallen seien. Als sie dann zurückkehrten, seien alle
in kurzer Zeit gestorben außer einem, dessen Tür
sich von selbst geschlossen habe, als er gerade
eintrat, und sich trotz aller Anstrengung nicht habe
öffnen lassen. Er sei vor der Tür eingeschlafen und
habe im Traum eine Erscheinung gehabt, die ihm
geraten habe, sich über das Dach in das Haus
hinabzulassen. Er habe dies getan, habe glücklich
gelebt und sei alt geworden. Von da an habe sich die
Sitte auf die folgenden Generationen übertragen.
Schau nun aber, ob dieser Brauch nicht irgendwie
den griechischen Sitten ähnlich ist! Denn die
Griechen betrachteten diejenigen, für die ein
Begräbnis stattgefunden hatte und ein Grab
eingerichtet worden war, in der Annahme, daß sie tot
seien, als unrein, und darum verkehrten sie weder
mit ihnen noch ließen sie sie in die Nähe der Tempel
kommen. Man erzählt, daß eines von den Opfern
dieses Aberglaubens, Aristinos, nach Delphi schickte,
um den Gott zu bitten, ob er ihn von dem Ärger, den
diese Sitte ihm bereite, befreien könne. Die Pythia
habe geantwortet:

„Alles, was eine Gebärende bei der Niederkunft tut,
das tue auch du, und opfere dann den seligen

Göttern.“
Aristinos sei zu dem weisen Entschluß gekommen,
sich Frauen zu übergeben, als wäre er ein
Neugeborener, damit sie ihn wuschen, in Windeln
wickelten und an der Brust nährten. Und so hätten es
alle anderen getan, die man ›Vom Schicksal



Verlängerte‹ ( στερόποτμοι) nennt. Indes behaupten
einige, daß man dies schon vor Aristinos für die ›Vom
Schicksal Verlängerten‹ getan habe und daß der
Brauch alt sei. Es sei daher nicht verwunderlich, daß
auch die Römer glaubten, denen, die ein für allemal
begraben worden und Teil der Toten seien, nicht
erlauben zu können, durch die Haustür einzutreten,
durch die sie zum Opfer gehen und vom Opfer
zurückkehren, und daß sie ihnen befohlen hätten, von
oben aus der Luft in den Teil des Hauses
herabzusteigen, der unter freiem Himmel ist. Denn
sie vollziehen, wie es sich geziemt, alle Reinigungen
unter freiem Himmel.

        6. Warum küssen die Frauen ihre Verwandten auf den
Mund?
Ist es, wie die meisten denken, weil es den Frauen
verboten war, Wein zu trinken, und daß so der Brauch
des Mundküssens eingeführt wurde, damit
diejenigen, die getrunken hatten, es nicht
verheimlichen könnten, sondern entdeckt würden,
wenn sie ihren Angehörigen begegneten?



 
ἣ δι’ ν ’Αριστοτέλης ὁ φιλόσοφος α τίαν στόρηκε; τὸ
γὰρ πολυθρ λλητον ἐκε νο κα  πολλαχο  γενέσθαι
λεγόμενον ὡς ἒοικεν ἐτολμήθη τα ς C Τρ άσι κα  περ
τὴν ’Iαλίαν. Τα ν γὰρ νδρ ν, ὡς προσέπλευσαν, 
ποβάντων ἐνέπρησαν τὰ πλο α, πάντως παλλαγ ναι
τ ς πλάνης δεόμεναι κα  τ ς θαλάττης· φοβηθε σαι δὲ
το ς νδρας ἠσπάζοντο τ ν συγγεν ν κα  οικεί ν
μετὰ το  καταφιλε ν κα  περιπλέκεσθαι το ς
προστυγχάνοντας. παυσαμένων δὲ τ ς ὀργ ς κα
διαλλαγέντων ἐχρ ντο κα  τὸ λοιπὸν τα τ  τ
φιλοφροσ ν  πρὸς α τούς.
ἣ μ λλον ἐδόθη το το τα ς γυναιξ ν ὡς τιμὴν ἅμα κα
δ ναμιν α τα ς φέρον, ε  φαίνοιντο πολλο ς κα  
γαθο ς ἒχουσαι συγγενε ς κα  ο κείους;
ἣ, μὴ νενομισμένου D συγγενίδας γαμε ν, χρι
φιλήματος ἡ φιλοφροσ νη προ λθεν κα  το το μόνον 
πελείφθη σύμβολον κα  κοινώνημα τ ς συγγενείας;
πρότερον γὰρ ο κ ἐγάμουν τὰς φ’ α ματος, σπερ ο
δὲ ν ν τιτθίδας ο δ’ δελφὰς γαμο σιν, λλ’ ὀψὲ
συνεχώρησαν νεψια ς συνοικε ν ἐκ τοιαύτης α τίας·
νὴρ χρημάτων ἐνδεὴς τὰ δ’ λλα χρηστὸς κα  παρ’
ὁντινο ν τ  δήμ  τ ν πολιτευoμένων ρέσκων
ἐπίκληρον νεψιὰν ἒχειν ἒδοξε κα  πλουτε ν π’ α τ
ς· ἐπ  το τ  δὲ γενομένης α το  κατηγορίας ὁ δ μος 
φε ς τὴν α τίαν ἐλέγχειν ἒλυσε τὸ ἒγκλημα, E
ψηφισάμενος π σιν ἐξε ναι γαμε ν χρις νεψι ν, τὰ
δ’ νωτέρω κεκωλ σθαι.

        7. Διὰ τί δὲ δ ρον λαβε ν νδρ  παρὰ γυναικὸς κα
γυναικ  παρ’ νδρὸς πείρηται;
πότερον, ὡς Σόλων γράψας τὰς δόσεις κυρίας ε ναι τ

ν τελευτώντων, πλὴν ε  μή τις νάγκ  συνεχόμενος
ἢ γυναικ  πειθόμενος τὴν μὲν νάγκην ὡς βιαζομένην 
πεξείλετο, τὴν δ’ ἡδονὴν ὡς παραλογιζομένην, ο τως
πενοήθησαν α  γυναικ ν κα  νδρ ν δόσεις;



ἢ φαυλότατον ἡγούμενοι σημε ον ε νο ας τὸ διδόναι
(διδόασι γὰρ κα  λλότριοι κα  μὴ φιλο ντες) ἐκ το
γάμου τὴν τοιαύτην ρέσκειαν F νε λον, πως 
μισθον  κα  προ κα κα  δι’ α τὸ μὴ δι’ λλο τὸ φιλε
σθαι κα  φιλε ν;



 
Oder aus dem Grund, den der Philosoph Aristoteles
erzählt? Diese berühmte Tat, die man an vielen Orten
stattfinden läßt, wurde anscheinend von den
Trojanerinnen gewagt, und zwar nahe der Küste
Italiens. Als die Männer nach der Landung von Bord
gegangen waren, zündeten sie die Schiffe an, weil sie
ein für allemal der Irrfahrt auf dem Meer ein Ende
setzen wollten. Aus Angst vor ihren Männern
begrüßten sie die Verwandten und Angehörigen,
denen sie begegneten, durch einen Mundkuß und
eine Umarmung. Als der Ärger der Männer
nachgelassen hatte und sie sich versöhnt hatten,
behielten sie [= die Frauen] dieses Zeichen der
liebevollen Zuneigung zu ihnen bei.
Oder wurde dieses Privileg den Frauen eher darum
gegeben, um ihnen zugleich Ehre und Macht zu
verschaffen, wenn offenbar wurde, daß sie viele und
vornehme Verwandte und Angehörige hatten?
Oder ging die Zuneigung nur bis zum Kuß, weil es
nicht erlaubt war, Verwandte zu heiraten, und blieb
dieser das einzige Zeichen der gemeinsamen
Verwandtschaft? Denn früher heirateten sie die
Blutsverwandten nicht, so wie man noch heute seine
Tanten und Schwestern nicht heiratet. Erst viel
später erlaubten sie das Zusammenleben mit den
Kusinen, und zwar aus diesem Grund: einem Mann
ohne Reichtum, aber sonst ehrsam, der im Vergleich
mit gleich welchem Politiker dem Volk gefiel, wurde
nachgesagt, daß er als Frau eine Kusine mit Erbe
habe und daß er durch sie reich geworden sei. Als er
aus diesem Grund angeklagt wurde, erlaubte das Volk
nicht, daß sein Prozeß geführt werde, sondern hob
die Klage auf und verordnete, daß die Heirat mit
Verwandten bis zu den Kusinen jedermann erlaubt



sei, daß sie mit näheren Verwandten aber verboten
sei.

        7. Warum ist es dem Mann verboten, eine Schenkung
von seiner Frau anzunehmen, und für eine Frau von
ihrem Mann?
Ist es, weil die Schenkungen von Frauen und
Männern verdächtig sind, wie in Solons Gesetz,
demzufolge die Schenkungen der Verstorbenen gültig
sind, außer wenn sie unter dem Druck der Not oder
der Überredung durch eine Frau gemacht wurden,
wobei er die Not als einen Zwang, die Lust als einen
Zustand der Verwirrung ausschloß?
Oder haben sie gedacht, daß die Schenkungen das
wertloseste Zeichen der Zuneigung seien (denn auch
Fremde und Leute, die keine Zuneigung zueinander
haben, geben einander Geschenke), und haben sie
diese Art von Gefälligkeit aus dem Ehebund entfernt,
damit die gegenseitige Zuneigung selbstlos, freiwillig,
für sich selbst und aus keinem anderen Grund
bestehe?


