






Matthieu Ricard

Glück

Mit einem Vorwort von 

Daniel Goleman

Aus dem Englischen von 

Christine Bendner

nymphenburger



Für Jigme Khyentse Rinpoche

Besuchen Sie uns im Internet unter

www.nymphenburger-verlag.de

© für die Originalausgabe und das eBook:

2012 nymphenburger in der F. A. Herbig Verlagsbuchhandlung GmbH,

München.

Alle Rechte vorbehalten.

Schutzumschlag: Atelier Sanna, München

Schutzumschlagfoto: Matthieu Ricard © Marion Stalens

Lektorat: Michael Wallossek, Rösrath bei Köln

Satz und eBook-Produktion: EDV-Fotosatz Huber/Verlagsservice G. Pfeifer,

Germering

ISBN 978-3-485-06050-9

http://www.herbig.net/


Das Glück fällt uns nicht einfach so in den Schoß. Es ist

kein Geschenk, das Fortuna über uns ausschüttet und das

uns durch eine Wendung des Schicksals wieder genommen

wird. Vielmehr hängt es ganz allein von uns ab. Glücklich

wird man nicht über Nacht, sondern indem man Tag für

Tag geduldig danach strebt. Wir sind unseres eigenen

Glückes Schmied. Das erfordert Bemühung und kostet Zeit.

Um glücklich zu werden, müssen wir lernen, uns zu

ändern.

Luca und Francesco Cavalli-Sforza › Hinweis



Inhalt

Vorwort

Einführung

1 Eine kurze Betrachtung über das Glück

2 Geht es im Leben darum, glücklich zu sein?

3 Die beiden Seiten des Spiegels – der Blick nach innen und

der Blick nach außen

4 Falsche Freunde

5 Ist dauerhaftes Glück möglich?

6 Die Alchimie des Leids

7 Die Schleier des Ego

8 Wenn die eigenen Gedanken zu unserem schlimmsten

Feind werden

9 Der Strom der Emotionen

10 Verstörende Emotionen und die entsprechenden

Gegenmittel

11 Verlangen

12 Hass

13 Neid

14 Der große Sprung in die Freiheit

15 Eine Soziologie des Glücks

16 Glück im Forschungslabor

17 Glück und Altruismus: Sind wir gütig, weil wir glücklich

sind, oder sind wir glücklich, weil wir gütig sind?

18 Glück und Demut

19 Optimismus, Pessimismus und Naivität

20 Goldene Zeit, bleierne Zeit, vergeudete Zeit

21 Eins mit dem Fluss der Zeit

22 Ethik als Wissenschaft vom Glück

23 Glücklich sein angesichts des Todes



24 Ein Weg

Noch ein paar Worte zum Schluss

Anmerkungen



Vorwort

Als ich Matthieu Ricard in einem Hinterzimmer des

Klosters Shechen in Nepals Hauptstadt Kathmandu zum

ersten Mal begegnete, beugte er sich gerade über den

Monitor eines Computers. Aufmerksam beobachtete er die

Arbeit einer Gruppe von Mönchen, die von langen, nach

traditioneller Art mittels Holzmodeln bedruckten Textseiten

eifrig jedes Wort in ein speziell für die tibetische Schrift

ausgelegtes Computerprogramm eingaben.

Die riesigen Stapel vergilbten handgeschöpften Papiers

zwischen handgeschnitzten Buchdeckeln wurden in ein

elektronisches Speichermedium von der Größe einer

Handfläche kopiert. Das digitale Zeitalter hatte auch ins

Kloster Einzug gehalten. Jetzt können alle Menschen, die

Zugang zu einem Computer haben, auf jene Texte

zugreifen, die jahrhundertelang in den Einsiedeleien und

Klöstern der abgelegenen Hochtäler Tibets wie ein Schatz

gehütet wurden. So trug Matthieu dazu bei, die Weisheit

früherer Zeiten für die moderne Welt zu bewahren.

Matthieu scheint die Idealbesetzung für diese Aufgabe zu

sein. Seine Ausbildung gehört zum Besten, was die

moderne Welt zu bieten hat. Der Titel »Doktor der

Biologie« wurde ihm am renommierten Institut Pasteur

verliehen, wo ein Nobelpreisträger sein wichtigster Mentor

war. Dennoch verbrachte er mehr als ein

Vierteljahrhundert als buddhistischer Mönch im Himalaya

und lebte dort bei vollkommen verwirklichten tibetischen

Meistern.

In jüngerer Zeit habe ich mit Matthieu im Kontext des

»Mind and Life«-Instituts zusammengearbeitet, das den

Dialog zwischen Naturwissenschaftlern und buddhistischen



Gelehrten fördert. Dieser kontinuierliche Austausch hat zu

erstaunlichen Ergebnissen geführt, die uns zeigen, wie

Meditation die Restrukturierung des Gehirns in der Weise

steuern kann, dass sie die für Mitgefühl und ähnlich

positive Emotionen zuständigen Gehirnareale stärkt.

Auf diesem Gebiet ist Matthieu ein Experte, der

seinesgleichen sucht. Ich hatte Gelegenheit, ihm bei der

Arbeit mit Professor Richard J. Davidson, dem Leiter des

Instituts für neurowissenschaftliche Untersuchungen

emotionaler Zustände (Laboratory for Affective

Neuroscience) an der University of Wisconsin in Madison

zuzusehen. Damals arbeiteten die beiden gerade an einer

Reihe von Testverfahren zur Untersuchung von Menschen

mit fortgeschrittener Meditationserfahrung. Matthieu war

nicht nur ein überaus kompetenter Mitarbeiter, wenn es

darum ging, die sinnvollsten Testmethoden zu ermitteln,

sondern auch die erste Versuchsperson.

Zu diesem Zweck legte sich Matthieu in die Röhre eines

Magnetresonanztomografen (MRT), auch Kernspintomograf

genannt. Bei den hochmodernen Geräten, die für dieses

bildgebende Verfahren entwickelt worden sind, rotieren

riesige Magnete um den Körper der zu untersuchenden

Person. Ein Magnetresonanztomograf liefert exakte

Abbildungen des Gehirns (oder anderer innerer

Gewebsstrukturen und Organe). Viele Menschen begeben

sich jedoch nur ungern in diese enge Röhre, und manche

werden sogar von klaustrophobischen Panikattacken

heimgesucht, weil sie sich in der monströsen Maschine

gefangen fühlen. Matthieu hielt es dort insgesamt über drei

Stunden aus und durchlief währenddessen verschiedene

Stadien der meditativen Erfahrung: innere Sammlung,

Visualisierung und Entwicklung von Mitgefühl.

Am Ende der strapaziösen Sitzung eilten wir ein wenig

besorgt in den Untersuchungsraum, um zu sehen, wie

Matthieu die Tortur überstanden hatte. Doch lächelnd und



guter Dinge kletterte er aus dem Gerät. Sein Kommentar:

»Das war wie ein kleines Retreat.«

Diese Reaktion auf eine Erfahrung, die von den meisten

Menschen wohl als äußerst nervenaufreibend empfunden

würde, zeugt von einem besonderen Geisteszustand, einer

Fähigkeit, dem Auf und Ab des Lebens mit Gleichmut, ja

sogar mit Freude, zu begegnen. Und über solche

Lebensfreude verfügt Matthieu, wie ich feststellen konnte,

in reichem Maß.

Der Psychoanalytiker C. G. Jung hat die Rolle eines

»gnostischen Mittlers« einmal folgendermaßen

beschrieben. Dies sei ein Mensch, der in die Tiefen der

Seele ein- und dann wieder auftaucht, um uns vor Augen zu

führen, welch immense Möglichkeiten ihr innewohnen.

Genau darin besteht Matthieus Rolle.

Neben außerordentlichem Gleichmut zeichnen ihn

Scharfsinn und ein rasches Auffassungsvermögen in allen

Situationen aus. Bei den Treffen des »Mind and Life«-

Instituts, bei denen der Dalai Lama gemeinsam mit einer

Gruppe von Experten jeweils ein bestimmtes

wissenschaftliches Thema aus allen Blickwinkeln

beleuchtet, konnte ich das miterleben. Bei diesen Anlässen

erläutert Matthieu häufig die buddhistische Sichtweise mit

einer ganzheitlichen Intelligenz, die spirituelle und

wissenschaftliche Paradigmen mühelos miteinander

verbindet.

Seine spielerische Leichtigkeit im Umgang mit der Welt

der Wissenschaft und der Philosophie kommt in diesem

Buch ebenso zum Ausdruck wie seine tiefe Vertrautheit mit

den Weisheitsüberlieferungen des Buddhismus. Beide

Strömungen gehen hier eine nahtlose Verbindung ein, und

die daraus entstehenden Erkenntnisse sind nicht nur

inspirierend, sondern zugleich von großem praktischem

Wert. Die Auffassung von Glück, die Matthieu hier in

großer Klarheit vor uns ausbreitet, bringt unsere

Alltagsvorstellungen von Freude ins Wanken und spricht



sich mit überzeugenden Argumenten dafür aus, nach einer

Zufriedenheit zu streben, bei der es nicht in erster Linie

darauf ankommt, »Spaß zu haben«; und sie befürwortet

eine altruistische Haltung anstelle von ichbezogener

Bedürfnisbefriedigung. Darüber hinaus macht Matthieu

deutlich, wie jeder von uns die Fähigkeit entwickeln kann,

solches Glück zu erfahren.

Andererseits bietet er uns keine Patentlösungen an, da er

nur allzu gut weiß, dass die Schulung des Geistes viel

Mühe und Zeit kostet. Stattdessen geht er jenen

Zusammenhängen auf den Grund, von denen maßgeblich

abhängt, ob wir glücklich sind oder leiden. Dabei gewinnen

wir inspirierende Einblicke in die Funktionsweise des

Geistes und können Strategien zum Umgang mit besonders

problematischen Emotionen erlernen. Letztlich erhalten

wir eine verlässliche Orientierung, die darauf abzielt, die

Voraussetzungen für echtes Wohlbefinden zu schaffen.

Ein paar Tage, nachdem meine Frau und ich Matthieu

zum ersten Mal begegnet waren, ergab es sich, dass wir

am Flughafen von Kathmandu mehrere Stunden

miteinander verbrachten, weil unser Abflug sich endlos

verzögerte. Doch ehe wir uns versahen, waren die Stunden

des Wartens vorüber. Dafür sorgte allein schon die Freude,

in Matthieus Nähe zu sein. Er ist zweifellos einer der

glücklichsten Menschen, die ich kenne – und Glück wirkt

ansteckend.

Daniel Goleman



Einführung

Wenn ich frühmorgens auf der Wiese vor meiner

Einsiedlerhütte sitze, habe ich über Hunderte von

Kilometern hinweg die in den Himmel ragenden Gipfel des

Himalaya vor Augen, die beim Sonnenaufgang erglühen.

Die stille Schönheit der Landschaft wird ganz natürlich und

übergangslos eins mit dem Frieden in mir. Hier bin ich

wirklich weit weg vom Institut Pasteur, an dem ich vor

fünfunddreißig Jahren über die Zellteilung geforscht und

an der Kartierung von Genen auf dem Chromosom des

Bakteriums Escherichia coli gearbeitet habe.

Das klingt nach einer ziemlich radikalen Kehrtwendung.

Hatte ich der westlichen Welt entsagt? Entsagung ist,

zumindest was den buddhistischen Sinn des Wortes angeht,

ein vielfach missverstandener Begriff. Denn hier geht es

nicht darum, etwas Gutes oder Schönes aufzugeben. Das

wäre ja wirklich töricht! Vielmehr geht es darum, sich frei

zu machen von unbefriedigenden Lebenserfahrungen, um

sich stattdessen entschlossen in Richtung derjenigen Dinge

zu bewegen, die wirklich wichtig sind. Es geht um Freiheit

und Sinngebung – Freiheit von geistiger Verwirrung und

den Problemen, die aus einer selbstbezogenen Haltung

resultieren, und um Sinngebung durch Einsicht und

Herzensgüte.

Als ich zwanzig war, wusste ich ganz genau, was ich nicht

wollte – ein sinnloses Leben. Anderseits hatte ich keine

Ahnung, was ich wirklich wollte. Meine Jugend war alles

andere als langweilig. Ich kann mich noch genau an die

Aufregung erinnern, als ich mit sechzehn die Möglichkeit

hatte, mich mit einem meiner Freunde, einem Journalisten,

und Igor Strawinsky zum Mittagessen zu treffen. Jedes



Wort, das er sprach, habe ich aufgesaugt. Er schrieb mir

ein Autogramm in eine Kopie der Partitur von Agon, einem

seiner damals weniger bekannten Werke, das ich besonders

gern mochte. Die Widmung lautete: »Für Matthieu – Agon,

das ich selbst sehr gerne mag.«

In dem großen Kreis von Intellektuellen, in dem meine

Eltern sich bewegten, herrschte an faszinierenden

Begegnungen kein Mangel. Meine Mutter, Yahne Le

Toumelin, eine bekannte Malerin voller Lebensfreude,

Poesie und menschlicher Wärme, die später buddhistische

Nonne wurde, war mit großen Persönlichkeiten des

Surrealismus und der zeitgenössischen Kunst befreundet,

darunter André Breton, Leonora Carrington und Maurice

Béjart, für den sie viele Theaterkulissen gemalt hat. Mein

Vater, der unter seinem Schriftstellerpseudonym Jean-

François Revel zu einer der Säulen des intellektuellen

Lebens in Frankreich wurde, organisierte unvergessliche

Abendessen mit den großen Denkern und kreativen Köpfen

seiner Zeit: zum Beispiel Luis Buñuel oder Emmanuel

Cioran, dem verzweifelten Philosophen; Mario Suares, der

Portugal vom Joch des Faschismus befreit hat; Henri

Cartier-Bresson, dem »Auge des Jahrhunderts«, und vielen

anderen.

Im Jahr 1970 schrieb mein Vater das Buch Uns hilft kein

Jesus und kein Marx, in dem er seine Ablehnung von

politischem wie religiösem Totalitarismus zum Ausdruck

brachte. Dieses Buch hielt sich ein ganzes Jahr lang in den

Bestsellerlisten der USA.

Ich begann meine berufliche Laufbahn im Jahr 1967 als

junger Forscher am Institut Pasteur, und zwar im

Zellgenetik-Labor von François Jakob, der erst kurz zuvor

den Medizin-Nobelpreis verliehen bekommen hatte. Dort

arbeitete ich mit den großen Namen der Molekularbiologie

zusammen – unter anderem mit Jacques Monod und André

Lwoff, die jeden Tag am Gemeinschaftstisch in einer Ecke

der Bibliothek gemeinsam ihr Mittagessen zu sich nahmen,



und vielen anderen Wissenschaftlern aus aller Welt.

François Jakob betreute nur zwei Doktoranden. Er hatte

einem gemeinsamen Freund anvertraut, mich habe er nicht

nur aufgrund meines Universitätsabschlusses

angenommen, sondern auch, weil er gehört habe, dass ich

ein Cembalo bauen wolle: ein Traum, den ich letztlich nie

verwirklicht habe, der mir aber zumindest einen Platz in

einem der begehrtesten Labors eingebracht hat.

Meine anderen Vorlieben waren Astronomie, Skifahren,

Segeln und Ornithologie. Mit zwanzig veröffentlichte ich

ein Buch über Zugvögel und andere nomadisierende

Tierarten. › Hinweis  Das Fotografieren lernte ich von einem

Freund, der professionell wild lebende Tiere fotografierte,

und war so manches Wochenende mit dem Aufspüren von

Lappentauchern und Wildgänsen in den Sümpfen von

Sologne und an den Stränden des Atlantiks beschäftigt. Die

Winter verbrachte ich damit, die Skihänge der heimischen

Alpen hinunterzurasen. Und während des Sommers war ich

viel auf dem Meer unterwegs: mit Freunden meines Onkels,

dem Segler und Navigator Jacques-Yves Le Toumelin, der

kurz nach dem Zweiten Weltkrieg eine der ersten

Weltumsegelungen auf seinem dreißig Fuß langen

Segelboot unternommen hatte. Er stellte mir viele

außergewöhnliche Menschen vor – Abenteurer,

Forschungsreisende, Mystiker, Astrologen und

Metaphysiker. Eines Tages wollte er einen seiner Freunde

besuchen, fand allerdings an dessen Wohnungstür in Paris

nur einen Zettel vor: »Muss dich dieses Mal leider

versetzen; bin zu Fuß nach Timbuktu unterwegs.«

Mein Leben war also wirklich spannend, doch etwas

Wesentliches fehlte einfach. So beschloss ich 1972 im Alter

von sechsundzwanzig Jahren, als mir das Leben in Paris

mal wieder zum Hals heraushing, nach Indien zu ziehen;

genauer gesagt nach Darjeeling, am Fuß des Himalaya, um

dort bei einem großen tibetischen Meister zu lernen.



Wie war ich an diesen Punkt gelangt? Die eindrucksvollen

Persönlichkeiten, die meinen Weg gekreuzt hatten,

verfügten alle über eine ganz spezielle Begabung. So wie

Glenn Gould hätte ich gerne Klavier gespielt; oder Schach

wie Bobby Fisher; oder Baudelaires poetisches Talent

besessen. Auf der menschlichen Ebene hingegen wollte ich

überhaupt nicht werden wie sie. Trotz ihrer künstlerischen,

wissenschaftlichen und intellektuellen Fähigkeiten waren

sie, was Selbstlosigkeit, Weltoffenheit, Entschlossenheit

und Lebensfreude anbelangt, keinen Deut besser oder

schlechter als jeder von uns.

Alles änderte sich, als ich ein paar bemerkenswerte

Menschen traf, die ein lebendiges Beispiel dafür waren, wie

ein erfülltes Menschenleben aussehen kann. Vor diesen

Begegnungen hatten mich vor allem die Schriften von

großen Persönlichkeiten wie Martin Luther King jr. und

Mohandas Gandhi inspiriert, die allein durch die Kraft ihrer

menschlichen Eigenschaften andere dazu bringen konnten,

ihre Lebensweise zu ändern. Mit zwanzig hatte ich eine

Reihe von Dokumentarfilmen meines Freundes Arnaud

Desjardins über die großen spirituellen Meister gesehen,

die nach dem skrupellosen Einmarsch der Chinesen aus

Tibet fliehen mussten. Sie lebten jetzt als Flüchtlinge in

Indien und Bhutan. Und etwas verschlug mir, als ich sie in

diesen Filmen erblickte, regelrecht die Sprache: So

unterschiedlich ihre physische Erscheinung auch sein

mochte, strahlten sie doch alle eine verblüffend ähnliche

innere Schönheit, tiefes Mitgefühl und Weisheit aus. Die

Möglichkeit, Sokrates zu begegnen, Platons Dialogen zu

lauschen oder zu Füßen des heiligen Franz von Assisi zu

sitzen, hatte ich nicht. Doch unversehens tauchten da zwei

Dutzend solcher Menschen direkt vor meinen Augen auf.

Ich brauchte nicht sehr lange, mich zu entscheiden: Ich

würde nach Indien fahren, um sie zu treffen.

Wie soll ich meine erste Begegnung mit Kangyur

Rinpoche im Juni 1967 in einer kleinen Holzhütte, nur



wenige Meilen von Darjeeling entfernt, beschreiben? Er

strahlte eine solche Güte aus, wie er da mit dem Rücken

vor einem Fenster saß, das den Blick auf ein Wolkenmeer

freigab, aus dem die majestätischen Gipfel des Himalaya

bis zu einer Höhe von über 7000 Metern aufragten. Um die

unerschöpflich tiefe Weisheit, die Heiterkeit und das

Mitgefühl zu beschreiben, die von ihm ausgingen, reichen

Worte einfach nicht aus. Drei Wochen lang saß ich ihm von

morgens bis abends gegenüber und hatte den Eindruck, ich

täte das, was man im Allgemeinen meditieren nennt. Mit

anderen Worten, ich sammelte mich einfach in seiner

Gegenwart und versuchte zu erkennen, was hinter dem

Vorhang meiner Gedanken lag.

Doch erst nach meiner Rückkehr aus Indien, während

meines ersten Jahres am Institut Pasteur, begriff ich, wie

wichtig diese Begegnung mit Kangyur Rinpoche gewesen

war. Mir wurde bewusst, dass ich eine Wirklichkeit

entdeckt hatte, die mein ganzes Leben inspirieren, ihm

eine Richtung und einen Sinn geben konnte. Im Laufe

meiner darauf folgenden Reisen nach Indien, die ich

zwischen 1967 und 1972 jeweils im Sommer unternahm,

stellte ich fest, dass ich jedes Mal, wenn ich in Darjeeling

ankam, mein europäisches Leben komplett hinter mir ließ.

Nach meiner Rückkehr ans Institut Pasteur eilten meine

Gedanken dagegen das ganze Jahr über ständig in den

Himalaya. Mein Lehrer Kangyur Rinpoche hatte mir

geraten, meine Doktorarbeit fertigzustellen, und deshalb

wollte ich nichts überstürzen. Doch obwohl ich mehrere

Jahre wartete, fiel es mir nicht schwer, jene Entscheidung

zu treffen, die ich seither nie bereut habe: dorthin zu gehen

und da zu leben, wo ich wirklich sein wollte.

Mein Vater war ziemlich verärgert und enttäuscht, dass

ich meine Karriere, deren Anfänge seiner Ansicht nach so

vielversprechend waren, derart abrupt abbrach. Darüber

hinaus nahm er als überzeugter Agnostiker den

Buddhismus nicht besonders ernst, obwohl er einmal



schrieb: »Ich hatte nichts gegen ihn, denn sein

unverfälschter und geradliniger Ansatz hebt ihn positiv von

anderen religiösen Lehren ab und hat ihm den Respekt

einiger der anspruchsvollsten westlichen Philosophen

eingebracht.« › Hinweis  Obwohl wir uns jahrelang selten

sahen – er besuchte mich in Darjeeling und später in

Bhutan –, blieben wir einander nahe, und wenn ihn

Journalisten nach mir fragten, sagte er: »Die einzigen

Wolken, die jemals unsere Beziehung überschattet haben,

waren die des asiatischen Monsuns.«

Was ich in den Lehren der buddhistischen Überlieferung

fand, verlangte nie danach, sich blind einem Glauben zu

ergeben. Vielmehr handelte es sich um eine facettenreiche,

pragmatische Wissenschaft des Geistes, eine altruistische

Lebenskunst, eine an Bedeutungsgehalt reiche Philosophie

und spirituelle Praxis, die zu echter innerer Transformation

führte. In den letzten fünfunddreißig Jahren habe ich mich

nie im Widerstreit zur wissenschaftlichen Geisteshaltung

befunden, wie ich sie verstehe – als empirische Suche nach

der Wahrheit. Ich bin auch Menschen begegnet, die

dauerhaft glücklich waren. Ja, es ging eigentlich über das,

was wir normalerweise als »glücklich« bezeichnen, hinaus:

Sie waren von ihrer tiefen Einsicht in die Wirklichkeit und

die Natur des Geistes durchdrungen und begegneten

zugleich ihren Mitmenschen und anderen empfindenden

Wesen voller Güte und Wohlwollen. Zwar sind, auch das

habe ich gelernt, manche Menschen von Natur aus

glücklicher als andere, dennoch ist dieses Glück gefährdet

und bleibt unvollständig – eine Lebensweise zu pflegen,

durch die man dauerhaftes Glück erreicht, ist eine Kunst.

Es erfordert ständiges Bemühen, eine unablässige

Schulung des Geistes und die Entwicklung einer Reihe von

menschlichen Qualitäten wie etwa Geistesruhe,

Achtsamkeit und selbstlose Liebe.



Alles, was mir helfen konnte, einen Weg zu einem

erfüllten Leben zu finden, kam hier auf stimmige Weise

zusammen: eine tiefgründige, gesunde Denkweise und

zugleich das lebendige Beispiel derer, die in Wort und Tat

Weisheit verkörpern. Weit und breit nicht die geringste

Spur von dieser »Tu nur, was ich sage, aber bloß nicht, was

ich tue«-Attitüde, die so viele Suchende auf der ganzen

Welt entmutigt.

Ich blieb weitere sieben Jahre in Darjeeling. Dort habe ich

bis zu Kangyur Rinpoches Tod im Jahr 1975 in seiner Nähe

gewohnt, studiert und meditiert; danach weiter in einer

kleinen Einsiedlerhütte direkt oberhalb des Klosters. Ich

lernte Tibetisch, das ich inzwischen im Alltag in Asien

vorwiegend spreche. Damals lernte ich auch meinen

zweiten wichtigen Lehrer kennen, Dilgo Khyentse

Rinpoche, mit dem ich dreizehn unvergessliche Jahre in

Bhutan und Indien verbrachte. Er war einer der großen

Erleuchteten seiner Zeit. Von allen – vom König von Bhutan

bis zum einfachsten Bauer – verehrt, wurde er auch zu

einem Lehrer und Vertrauten des Dalai Lama. Als ein

Mensch, dessen innere Reise zu den tiefsten Ursprüngen

des Wissens geführt hatte, war er für alle, die ihm

begegneten, eine Quelle der Güte, der Weisheit und des

Mitgefühls. In einem nicht enden wollenden Strom kamen

andere spirituelle Lehrer und Schüler zu ihm, um bei ihm

zu lernen. Als ich also anfing, tibetische Schriften in

westliche Sprachen zu übersetzen, traf ich immer

Menschen, die wandelnde Schatzkammern des Wissens

waren und mir bei unklaren Textstellen weiterhelfen

konnten. Ich diente auch als Khyentse Rinpoches

Dolmetscher und reiste mit ihm nach Europa und nach

Tibet, als er nach dreißig Jahren im Exil zum ersten Mal in

das Land der Schneeberge zurückkehrte. In Tibet standen

nur noch Ruinen. Sechstausend Klöster waren zerstört

worden, und viele Menschen, die überlebt hatten – und

nicht wie eine Million Tibeter an Hunger und Verfolgung



gestorben waren –, hatten fünfzehn oder gar zwanzig Jahre

in Arbeitslagern zugebracht. Khyentse Rinpoches Rückkehr

war wie ein Sonnenaufgang nach einer langen finsteren

Nacht.

In Indien, und später in Bhutan, führte ich ein einfaches

Leben. Ich bekam alle paar Monate einen Brief, hatte kein

Radio und wusste wenig von dem, was draußen in der Welt

vor sich ging. Im Jahr 1979 begann Khyentse Rinpoche mit

dem Bau eines Klosters in Nepal, um das tibetische Erbe zu

bewahren. Künstler, Gelehrte, Meditierende, Philanthropen

und viele andere strömten scharenweise ins Kloster

Shechen. Seit Khyentse Rinpoches Tod im Jahr 1991 habe

ich fast ununterbrochen dort gelebt und seinem Enkel

Rabjam Rinpoche, dem Abt des Klosters, geholfen, die

Vision unseres Lehrers zu verwirklichen.

Eines Tages erhielt ich einen Anruf aus Frankreich und

wurde gefragt, ob ich bereit sei, Gespräche mit meinem

Vater zu führen und diese als Buch zu veröffentlichen. Ich

nahm den Vorschlag nicht besonders ernst und antwortete:

»Dagegen hätte ich nichts einzuwenden. Fragen Sie mal

meinen Vater.« Damit sei die Sache erledigt, dachte ich,

denn ich konnte mir einfach nicht vorstellen, dass mein

agnostisch eingestellter Vater einem in Buchform

veröffentlichten Dialog mit einem buddhistischen Mönch

zustimmen würde, auch wenn der Mönch sein eigener Sohn

war. Aber da hatte ich mich geirrt. Bei einem Mittagessen

schlug die Verlegerin meinem Vater verschiedene

Buchideen vor, die er prompt alle ablehnte, während er

sich weiter den kulinarischen Genüssen widmete. Doch als

die Verlegerin ihm beim Nachtisch den Dialog vorschlug,

erstarrte er und antwortete nach ein paar Sekunden des

Schweigens: »Das kann ich nicht ablehnen.« Von da an

sollte es aus und vorbei sein mit meinem ruhigen,

anonymen Leben.

Als ich von seiner Antwort erfuhr, war ich ein wenig

beunruhigt, denn ich fürchtete, dass mein Vater, der dafür



bekannt war, die Auffassungen anderer, die er für falsch

hielt, gnadenlos zu demontieren, mich komplett

auseinandernehmen würde. Zum Glück fand das

Zusammentreffen in meinem Revier statt. Mein Vater kam

nach Nepal, und wir verbrachten zehn Tage in einer

Herberge im Wald über dem Kathmandu-Tal. Dort nahmen

wir auch unsere Gespräche auf: anderthalb Stunden am

Morgen und eine Stunde am Nachmittag. Den Rest des

Tages streiften wir gemeinsam durch die Wälder. Mein

Vater muss wohl etwas besorgt gewesen sein, die Debatte

werde vielleicht nicht seinem intellektuellen Niveau

entsprechen, denn am Ende des ersten Tages schickte er

unserer Verlegerin Nicole Lattès ein Fax, um ihr

mitzuteilen: »Es läuft gut.« Ich hatte meinerseits eine lange

Liste von Themen zusammengestellt. Als er zum ersten Mal

einen Blick darauf warf, rief er aus: »Aber das ist ja alles,

worüber die Philosophen in den letzten zwei Jahrtausenden

diskutiert haben!« Wie dem auch sei, wir machten weiter,

die Tage vergingen, und bei unserer letzten Sitzung kam er

mit der Liste an, auf der er noch ein paar unbehandelte

Themen gefunden hatte, und sagte: »Sieh mal, darüber

haben wir noch gar nicht diskutiert.«

Unser Buch mit dem Titel Der Mönch und der Philosoph

war im Handumdrehen ein Erfolg. In Frankreich wurden

über 350 000 Exemplare gedruckt, und es wurde in

einundzwanzig Sprachen übersetzt. Ich wurde zu

unzähligen Fernsehshows eingeladen und in einen Strudel

von Medienaktivitäten hineingezogen. Einerseits war ich

glücklich darüber, manche Ideen, die ich sehr schätzte und

die mein Leben so sehr bereichert hatten, mit anderen

teilen zu können. Zugleich machte mir diese Episode

jedoch bewusst, in welchem Maß Berühmtheit etwas

künstlich Herbeigeführtes ist. Ich war noch derselbe Kerl,

plötzlich aber zu einer Person des öffentlichen Interesses

geworden.



Allmählich dämmerte mir auch, dass ich bald über mehr

Geld verfügen würde, als ich mir jemals vorgestellt hatte.

Das war eine ziemliche Umstellung, nachdem ich all die

Jahre in Indien mit 50 Dollar im Monat ausgekommen war.

Da ich nicht vorhatte, mir ein großes Haus mit

Swimmingpool zu kaufen, beschloss ich, alles Geld aus dem

Erlös und den Rechten für dieses und alle folgenden

Bücher einer Stiftung zu spenden, die humanitäre Projekte

und Bildungsprogramme in Asien durchführt. Nach dieser

Entscheidung fiel eine Last von mir ab. Humanitäre

Projekte sind seither zu einem zentralen Thema in meinem

Leben geworden. Zusammen mit ein paar engagierten

ehrenamtlichen Freunden und großzügigen Gönnern ist es

uns, inspiriert durch meinen Abt Rabjam Rinpoche

gelungen, mehr als dreißig Kliniken und Schulen in Tibet,

Nepal und Indien zu bauen und zu betreiben.

Und dann wandte ich mich wieder der Wissenschaft zu.

Das geschah in zwei Schritten: Im ersten Schritt ging es

um Physik und die Beschaffenheit der äußeren

Wirklichkeit, im zweiten um die Kognitionswissenschaften

und die Natur des Geistes.

Dem Vorschlag des berühmten Astrophysikers Trinh Xuan

Thuan von der University of Virginia, einen Dialog über

Buddhismus und Wissenschaft zu führen, konnte ich nicht

widerstehen, da ich schon lange viele Fragen in Bezug auf

die Natur der äußeren Welt – die Welt der Phänomene –

gesammelt hatte, die ich gerne an einen Physiker richten

wollte. Wir trafen uns schließlich 1997 in der

Sommeruniversität von Andorra. Während langer

gemeinsamer Spaziergänge durch die majestätische

Landschaft der Pyrenäen führten wir einige höchst

faszinierende Gespräche. Sind Atome »Dinge« oder

lediglich »beobachtbare Phänomene«? Hält die Vorstellung

von einem »Ursprung« des Universums einer gründlichen

Analyse stand? Gibt es eine konkrete Wirklichkeit hinter

dem Schleier der äußeren Erscheinungen? Ist das



Universum ein Zusammenspiel aus »sich wechselseitig

beeinflussenden Geschehnissen« oder besteht es aus

»voneinander unabhängigen Entitäten«? Wir entdeckten

verblüffende Ähnlichkeiten zwischen der Deutung der

Quantenphysik im Sinn der Kopenhagener Schule und der

buddhistischen Sicht der Wirklichkeit. Weitere Treffen

folgten, und daraus entstand schließlich das Buch Quantum

und Lotus.

Bei diesem Dialog ging es vorrangig um die

philosophischen, ethischen und menschlichen Aspekte der

Wissenschaft. Der nächste Schritt, mit dem ich immer noch

voll beschäftigt bin, war dann die Mitarbeit an

wissenschaftlichen Studien über den Kern der

buddhistischen Praxis: die Umwandlung, oder

Transformation, des Geistes.

Mein inzwischen verstorbener spiritueller Freund

Francisco Varela, ein Pionier auf dem Gebiet der

Neurowissenschaften, hatte mir stets gesagt, es gelte den

Weg der Zusammenarbeit zwischen den

Naturwissenschaften und den buddhistischen

Meditierenden zu beschreiten. Denn darin liege ein

ungeheures Potenzial – nicht nur für das Verständnis des

menschlichen Geistes, sondern auch für die konkrete

Durchführung wissenschaftlicher Experimente. Francisco

hatte zusammen mit dem amerikanischen Geschäftsmann

Adam Engle das »Mind and Life«-Institut gegründet, um in

diesem Rahmen Begegnungen zwischen hochrangigen

Wissenschaftlern und dem Dalai Lama, der von jeher

großes Interesse an wissenschaftlichen Fragen hatte, zu

fördern und zu organisieren.

An den Konferenzen des »Mind and Life«-Instituts in

Dharamsala, dem Hauptaufenthaltsort des Dalai Lama in

Indien, nahm ich im Jahr 2000 erstmals teil. Damals ging es

um das Thema »destruktive Emotionen«. Es war ein

wirklich faszinierendes Treffen mit einigen der führenden

Wissenschaftlern auf diesem Gebiet, unter anderen



Francisco Varela, Richard J. Davidson und Paul Ekman.

Geleitet wurde die Veranstaltung von Daniel Goleman. Die

fünftägige Gesprächsreihe war gekennzeichnet durch

große Klarheit, Offenheit und den von Herzen kommenden

Wunsch, diese einmalige Gelegenheit zu nutzen, um einen

besonderen Beitrag zum Wohl der Menschheit zu leisten.

Ich war gebeten worden, die buddhistische Auffassung zu

den verschiedenen Möglichkeiten, wie man mit Emotionen

umgehen kann, darzulegen. Ich fühlte mich wie ein

Schuljunge vor einer Prüfung. Denn es machte mich ein

wenig verlegen, dies in Gegenwart des Dalai Lama zu tun,

der mit dem Thema hundertmal besser vertraut war als ich.

Gut zehn Jahre lang hatte ich immer wieder einmal als

Französisch-Dolmetscher für den Dalai Lama gearbeitet.

Also schlüpfte ich im Geist in meine gewohnte Rolle des

Dolmetschers, und indem ich mich auf das aus den

Wissenschaftlern und mehr als fünfzig Zuhörern

bestehende Publikum konzentrierte, versuchte ich die

Essenz dessen zu vermitteln, was ich von meinen Lehrern

gelernt hatte. Im Laufe der Konferenz zeichnete sich ab,

dass ein gemeinsames Forschungsprojekt daraus

hervorgehen würde. Wir planten, Menschen mit

langjähriger Meditationserfahrung in Forschungslabors

einzuladen, um an ihnen die Auswirkungen dieser

langjährigen geistigen Schulung zu studieren. Wie würde

sich ihre Fähigkeit, mit Emotionen umzugehen, und

vielleicht sogar das Gehirn selbst verändert haben? Die

praktische Umsetzung solcher Studien war schon immer

einer von Franciscos Träumen gewesen. In Kooperation mit

Richard Davidson und Paul Ekman wurde ein Plan für das

weitere Vorgehen ausgearbeitet. Die Geschichte dieser

fortdauernden Zusammenarbeit, in die ich inzwischen eng

eingebunden bin, können Sie in Daniel Golemans Buch

Dialog mit dem Dalai Lama – Wie wir destruktive

Emotionen überwinden können und im Kapitel 16 des

vorliegenden Buches nachlesen.



Es war schon ein aufregender Schritt für mich, nach

nahezu dreißig Jahren wieder in die Welt der Wissenschaft

zurückzukehren – noch dazu in Zusammenarbeit mit so

herausragenden Wissenschaftlern. Ich war wirklich

gespannt, zu erfahren, ob die neuesten wissenschaftlichen

Untersuchungsmethoden wohl Aufschluss darüber geben

könnten, inwieweit verschiedene Meditationszustände wie

das ruhige Verweilen in einsgerichteter Meditation oder

das Entwickeln von Mitgefühl ihren unverkennbaren

Ausdruck in den Gehirnstrukturen finden. Außerdem wollte

ich sehr gerne herausfinden, ob die Resultate innerhalb

einer Gruppe von erfahrenen Meditierenden ähnlich

ausfallen würden und inwiefern sie sich von den Resultaten

bei meditativ ungeübten Menschen unterscheiden würden.

Seither habe ich die inspirierende, warmherzige

Atmosphäre, in der die Zusammenarbeit hier erfolgt, in

vollen Zügen genossen. Jetzt, zum Zeitpunkt der

Veröffentlichung erster wissenschaftlicher

Dokumentationen zu diesen Studien, bin ich davon

überzeugt, dass wir an der Schwelle zu bahnbrechenden

Forschungsergebnissen stehen.

In den vergangenen Jahren habe ich mich außerdem

immer intensiver mit der Fotografie beschäftigt und fünf

Fotobände veröffentlicht. Ich schätze mich glücklich, die

innere Schönheit derer, mit denen ich zusammenlebe, und

die äußere Schönheit ihrer Welt durch Bilder mit anderen

teilen und dadurch vielleicht ein wenig Hoffnung wecken

zu können in Bezug auf die Möglichkeiten, die der

menschlichen Natur innewohnen.

Weshalb also jetzt ein Buch über Glück? Am Anfang stand

ein typisches Beispiel für die sogenannte »französische

Ausnahme«. Einige französische Intellektuelle betrachten

Glück mit Geringschätzung und vertreten ihre Meinung

dazu sehr lautstark. Auf Anregung einer französischen

Zeitschrift habe ich mich mit einem von ihnen

auseinandergesetzt und anschließend gedacht, sollte ich je



wieder ein Buch schreiben, dann würde es mindestens ein

Kapitel zum Thema Glück enthalten. In der Zwischenzeit

verbrachte ich mit Paul Ekman, Richard Davidson und Alan

Wallace zwei Tage in der wilden Küstenlandschaft im

Norden Kaliforniens, wo wir einen Artikel mit dem Titel

»Emotionen und Wohlbefinden aus buddhistischer und

psychologischer Sicht« › Hinweis  verfassten. Dieses Thema, so

war mir bewusst geworden, ist derart bedeutsam für das

menschliche Leben, dass es eine umfassende Untersuchung

verdient. Ein Jahr lang las ich alles über Glück und

Wohlbefinden, was ich nur in die Finger bekommen konnte

– in den Werken von westlichen Philosophen,

Sozialpsychologen, Naturwissenschaftlern und sogar in der

Regenbogenpresse. In Boulevardzeitungen werden häufig

die Ansichten bestimmter Personen zum Thema Glück

abgedruckt, wie etwa die einer französischen

Schauspielerin, die sagte: »Für mich besteht Glück darin,

einen Teller mit leckeren Spaghetti zu essen.« Oder etwa:

»Spazieren gehen im Schnee unter sternenklarem

Himmel«, und so weiter. Die vielen Definitionen von Glück,

die ich fand, widersprachen einander häufig, und sie

schienen mir reichlich vage oder oberflächlich. Inspiriert

durch die analytische und kontemplative Wissenschaft des

Geistes, die ich dank der Güte meiner Lehrer

kennengelernt hatte, unternahm ich also den Versuch, zu

klären, worin wirkliches Glück – und natürlich auch das

Leid – besteht und wodurch beides zustande kommt.

Als das Buch in Frankreich erschien, löste es landesweite

Diskussionen aus. Die oben genannten Intellektuellen

bekräftigten, an Glück seien sie nicht interessiert, und

verwarfen den Gedanken, dass es sich hierbei um eine

Fertigkeit beziehungsweise eine Lebenskunst handeln

könne, die man erlernen und in der man sich schulen kann.

Ein Autor schrieb einen Artikel, in dem er mich aufforderte,

die Leute nicht länger mit den »schmutzigen



Machenschaften des Glücks« zu behelligen. In einer

anderen Zeitschrift erschien ein Artikel mit dem Titel »Die

Hexer des Glücks«. Nach einem schrecklichen Monat in

Paris mit hitzigen Debatten und viel Medienrummel fühlte

ich mich wie ein in seine Einzelteile zerlegtes Puzzle. Nur

zu gerne kehrte ich wieder in die Berge Nepals zurück, wo

ich die Teile wieder zusammenfügen und ganz werden

konnte.

Mein Leben ist zwar hektischer geworden, aber das

Kloster Shechen in Nepal bildet weiterhin meinen

Lebensmittelpunkt. Nach wie vor verbringe ich zwei

Monate pro Jahr in meiner Einsiedlerhütte mit Blick auf die

Gipfel des Himalaya.

Vor mir liegt zweifelsohne noch ein langer Weg mit

praktischen Übungen und manchen Mühen, bevor ich

wahre innere Freiheit erlangen werde. Doch ich genieße

diese Reise in vollen Zügen. Das Leben zu vereinfachen,

um ihm seine Quintessenz abzugewinnen – das war für

mich mit Sicherheit die lohnendste aller Unternehmungen.

Und vereinfachen bedeutet nicht, aufgeben zu müssen, was

tatsächlich gut für uns ist, sondern herauszufinden, was

wirklich wichtig ist und uns dauerhaft Erfüllung, Freude,

Gelassenheit, vor allem aber den durch nichts zu

ersetzenden Segen selbstloser Liebe bringt. Es bedeutet,

sich selbst zu verändern, um die Welt zu verändern.

Als ich zwanzig war – das fällt mir ein, während ich ein

Resümee ziehe in Bezug auf dieses Buch –, hatten die

Worte Glück und Güte keine große Bedeutung für mich. Ich

war ein typischer junger Pariser Student, der sich die Filme

von Eisenstein und den Marx Brothers ansah, Musik

machte, im Mai 68 in der Nähe der Sorbonne Barrikaden

baute und demonstrierte, ansonsten gerne Sport trieb und

die Natur liebte. Aber wie ich mein Leben führen sollte,

davon hatte ich damals keine genaue Vorstellung; außer

jeden Tag aufs Neue zu improvisieren. Ich spürte zwar

irgendwie, dass in mir und anderen ein Potenzial



vorhanden war, das sich auf fruchtbare Weise entfalten

konnte, hatte allerdings keine Ahnung, wie ich dieses

Potenzial verwirklichen sollte. Fünfunddreißig Jahre später

liegt immer noch ein langer Weg vor mir, aber zumindest

ist mir die Richtung klar, und ich genieße jeden Schritt auf

diesem Weg.

Deshalb ist dieses Buch, obwohl von buddhistischem

Geist erfüllt, kein »buddhistisches« Buch im Gegensatz zu

einem »christlichen« oder »agnostischen« Buch. Ich habe

es aus dem Blickwinkel einer weltlichen, »säkularen«

Spiritualität geschrieben – ein Thema, das auch dem Dalai

Lama sehr am Herzen liegt. Daher ist es auch nicht für die

»Buddhismus«-Regale in den Buchläden bestimmt, sondern

für das Herz und den Verstand eines jeden Menschen, der

sich ein bisschen mehr Lebensfreude wünscht und zugleich

möchte, dass in seinem Leben Weisheit und Mitgefühl den

Ton angeben.



Kapitel 1

Eine kurze Betrachtung über das Glück
› Hinweis

Jeder Mensch will glücklich werden; um das Ziel aber

zu erreichen, müsste er zunächst wissen, was das

Glück eigentlich sei.

Jean-Jacques Rousseau

Eine gute Bekannte aus den USA, als Fotoredakteurin sehr

erfolgreich, hat mir einmal von einer Unterhaltung erzählt,

die kurz nach der Abschlussprüfung an ihrem College im

Freundeskreis stattfand. Alle stellten sich damals die

Frage, was sie mit dem Leben anfangen sollten. Auf ihre

Äußerung: »Ich will glücklich sein« hatte sich zunächst

betretenes Schweigen breitgemacht. Dann fragte eine ihrer

Freundinnen: »Wie kann es sein, dass sich jemand mit

deiner Intelligenz nicht mehr vom Leben wünscht, als

glücklich zu sein?« Worauf meine Bekannte erwiderte: »Ich

habe nicht gesagt, wie ich glücklich sein will. Es gibt so

viele Möglichkeiten, sein Glück zu finden: Man kann eine

Familie gründen, Kinder bekommen, Karriere machen,

Abenteuer erleben, anderen Menschen helfen, inneren

Frieden finden. … Aber was ich letzten Endes auch tun

werde, ich möchte wirklich glücklich werden im Leben.«

Das Wort Glück, schreibt Henri Bergson, »wird

gewöhnlich verwendet, um ein komplexes und

unbestimmtes Phänomen zu beschreiben, eine jener

Vorstellungen, die wir Menschen absichtlich unbestimmt

gelassen haben, damit jeder Einzelne sie auf seine ureigene

Weise interpretieren kann«. › Hinweis



Ginge es um ein mehr oder weniger nebensächliches

Gefühl, dann wäre es im Grunde ja einerlei, ob die

Definition des Wortes »Glück« vage bleibt. Doch weit

gefehlt: Hier geht es um ein Lebensgefühl, um einen

Wirklichkeitsaspekt, von dem die Qualität jedes einzelnen

Augenblicks in unserem Leben abhängt. Was genau ist also

»Glück«? Soziologen definieren Glück als »den Grad, in

dem ein Mensch die allgemeine Qualität seines

gegenwärtigen Lebens insgesamt positiv bewertet, mit

anderen Worten, wie sehr die betreffende Person das Leben

mag, das sie führt«. › Hinweis  Diese Definition unterscheidet

jedoch nicht zwischen tiefer innerer Zufriedenheit und der

bloßen Wertschätzung äußerer Lebensumstände. Für

manche Menschen ist Glück nur »ein momentanes,

flüchtiges Gefühl, dessen Intensität und Dauer von der

Verfügbarkeit jener Ressourcen abhängt, die es

ermöglichen«. › Hinweis  Solches Glück muss zwangsläufig

flüchtig und von Umständen abhängig sein, die sich nur

allzu oft unserer Kontrolle entziehen. Für den Philosophen

Robert Misrahi bedeutet Glück dagegen, »dass ein Mensch

strahlt vor Freude über seine Existenz insgesamt oder über

den lebendigsten Teil seiner aktiven Vergangenheit, realen

Gegenwart oder vorstellbaren Zukunft«. › Hinweis  Hierbei

handelt es sich vielleicht um einen dauerhafteren Zustand.

André Comte-Sponville sagt dazu: »Mit ›Glück‹ meinen wir

jeden Zeitraum, in dem Freude uns unmittelbar möglich

scheint.« › Hinweis

Ist Glück eine Fertigkeit, die uns, haben wir sie erst

einmal erworben, durch die Höhen und Tiefen des Lebens

trägt? Man kann sich tausenderlei Gedanken über das

Glück machen, und unzählige Philosophen haben die ihren

beigesteuert. Für den heiligen Augustinus ist Glück »ein

Jubilieren in der Wahrheit«. Für Immanuel Kant muss

Glück rational und ohne jede persönliche Färbung sein,

während es für Marx mit Wachstum durch Arbeit zu tun


