


Matthieu Ricard

GLUCK

L
o
>
L
>
<=
=
@
<
Q
&
>
<

- '\ Mit einem Vorwort von
:Q ﬂ\ | Daniel Goleman







Matthieu Ricard

Gluck

Mit einem Vorwort von
Daniel Goleman

Aus dem Englischen von
Christine Bendner

i

nymphenburger



Fur Jigme Khyentse Rinpoche

Besuchen Sie uns im Internet unter
www.nymphenburger-verlag.de

© fur die Originalausgabe und das eBook:

2012 nymphenburger in der F. A. Herbig Verlagsbuchhandlung GmbH,
Munchen.

Alle Rechte vorbehalten.

Schutzumschlag: Atelier Sanna, Munchen

Schutzumschlagfoto: Matthieu Ricard © Marion Stalens

Lektorat: Michael Wallossek, Rosrath bei Koln

Satz und eBook-Produktion: EDV-Fotosatz Huber/Verlagsservice G. Pfeifer,
Germering

ISBN 978-3-485-06050-9


http://www.herbig.net/

Das Glick fallt uns nicht einfach so in den Schols. Es ist
kein Geschenk, das Fortuna tiber uns ausschiittet und das
uns durch eine Wendung des Schicksals wieder genommen
wird. Vielmehr hangt es ganz allein von uns ab. Glicklich
wird man nicht tuber Nacht, sondern indem man Tag fir
Tag geduldig danach strebt. Wir sind unseres eigenen
Gluckes Schmied. Das erfordert Bemiihung und kostet Zeit.
Um glicklich zu werden, mussen wir lernen, uns zu
andern.

Luca und Francesco Cavalli-Sforza [> Hinweis)



Inhalt

Vorwort
Einfuhrung

1 Eine kurze Betrachtung uber das Gluck

2 Geht es im Leben darum, glucklich zu sein?

3 Die beiden Seiten des Spiegels - der Blick nach innen und
der Blick nach aulsen

4 Falsche Freunde

5 Ist dauerhaftes Gluck moglich?

6 Die Alchimie des Leids

7 Die Schleier des Ego

8 Wenn die eigenen Gedanken zu unserem schlimmsten
Feind werden

9 Der Strom der Emotionen

10 Verstorende Emotionen und die entsprechenden
Gegenmittel

11 Verlangen

12 Hass

13 Neid

14 Der grofSe Sprung in die Freiheit

15 Eine Soziologie des Glucks

16 Gluck im Forschungslabor

17 Gluck und Altruismus: Sind wir gutig, weil wir glucklich
sind, oder sind wir glucklich, weil wir gutig sind?

18 Gluck und Demut

19 Optimismus, Pessimismus und Naivitat

20 Goldene Zeit, bleierne Zeit, vergeudete Zeit

21 Eins mit dem Fluss der Zeit

22 Ethik als Wissenschaft vom Gluck

23 Glucklich sein angesichts des Todes



24 Ein Weg
Noch ein paar Worte zum Schluss

Anmerkungen



Vorwort

Als ich Matthieu Ricard in einem Hinterzimmer des
Klosters Shechen in Nepals Hauptstadt Kathmandu zum
ersten Mal begegnete, beugte er sich gerade uber den
Monitor eines Computers. Aufmerksam beobachtete er die
Arbeit einer Gruppe von Monchen, die von langen, nach
traditioneller Art mittels Holzmodeln bedruckten Textseiten
eifrig jedes Wort in ein speziell fur die tibetische Schrift
ausgelegtes Computerprogramm eingaben.

Die riesigen Stapel vergilbten handgeschopften Papiers
zwischen handgeschnitzten Buchdeckeln wurden in ein
elektronisches Speichermedium von der Grolse einer
Handflache kopiert. Das digitale Zeitalter hatte auch ins
Kloster Einzug gehalten. Jetzt konnen alle Menschen, die
Zugang zu einem Computer haben, auf jene Texte
zugreifen, die jahrhundertelang in den Einsiedeleien und
Klostern der abgelegenen Hochtaler Tibets wie ein Schatz
gehutet wurden. So trug Matthieu dazu bei, die Weisheit
fruherer Zeiten fur die moderne Welt zu bewahren.

Matthieu scheint die Idealbesetzung fur diese Aufgabe zu
sein. Seine Ausbildung gehort zum Besten, was die
moderne Welt zu bieten hat. Der Titel »Doktor der
Biologie« wurde ihm am renommierten Institut Pasteur
verliehen, wo ein Nobelpreistrager sein wichtigster Mentor
war. Dennoch verbrachte er mehr als ein
Vierteljahrhundert als buddhistischer Monch im Himalaya
und lebte dort bei vollkommen verwirklichten tibetischen
Meistern.

In jungerer Zeit habe ich mit Matthieu im Kontext des
»Mind and Life«-Instituts zusammengearbeitet, das den
Dialog zwischen Naturwissenschaftlern und buddhistischen



Gelehrten fordert. Dieser kontinuierliche Austausch hat zu
erstaunlichen Ergebnissen gefuhrt, die uns zeigen, wie
Meditation die Restrukturierung des Gehirns in der Weise
steuern kann, dass sie die fur Mitgefuhl und ahnlich
positive Emotionen zustandigen Gehirnareale starkt.

Auf diesem Gebiet ist Matthieu ein Experte, der
seinesgleichen sucht. Ich hatte Gelegenheit, ihm bei der
Arbeit mit Professor Richard J. Davidson, dem Leiter des
Instituts fur neurowissenschaftliche Untersuchungen
emotionaler Zustande (Laboratory for Affective
Neuroscience) an der University of Wisconsin in Madison
zuzusehen. Damals arbeiteten die beiden gerade an einer
Reihe von Testverfahren zur Untersuchung von Menschen
mit fortgeschrittener Meditationserfahrung. Matthieu war
nicht nur ein uberaus kompetenter Mitarbeiter, wenn es
darum ging, die sinnvollsten Testmethoden zu ermitteln,
sondern auch die erste Versuchsperson.

Zu diesem Zweck legte sich Matthieu in die Rohre eines
Magnetresonanztomografen (MRT), auch Kernspintomograf
genannt. Bei den hochmodernen Geraten, die fur dieses
bildgebende Verfahren entwickelt worden sind, rotieren
riesige Magnete um den Korper der zu untersuchenden
Person. Ein Magnetresonanztomograf liefert exakte
Abbildungen des Gehirns (oder anderer innerer
Gewebsstrukturen und Organe). Viele Menschen begeben
sich jedoch nur ungern in diese enge Rohre, und manche
werden sogar von Kklaustrophobischen Panikattacken
heimgesucht, weil sie sich in der monstrosen Maschine
gefangen fuhlen. Matthieu hielt es dort insgesamt uber drei
Stunden aus und durchlief wahrenddessen verschiedene
Stadien der meditativen Erfahrung: innere Sammlung,
Visualisierung und Entwicklung von Mitgefuhl.

Am Ende der strapaziosen Sitzung eilten wir ein wenig
besorgt in den Untersuchungsraum, um zu sehen, wie
Matthieu die Tortur uberstanden hatte. Doch lachelnd und



guter Dinge kletterte er aus dem Gerat. Sein Kommentar:
»Das war wie ein kleines Retreat.«

Diese Reaktion auf eine Erfahrung, die von den meisten
Menschen wohl als aullerst nervenaufreibend empfunden
wurde, zeugt von einem besonderen Geisteszustand, einer
Fahigkeit, dem Auf und Ab des Lebens mit Gleichmut, ja
sogar mit Freude, zu begegnen. Und uber solche
Lebensfreude verfugt Matthieu, wie ich feststellen konnte,
in reichem Mals.

Der Psychoanalytiker C. G. Jung hat die Rolle eines
»gnostischen Mittlers« einmal folgendermalsen
beschrieben. Dies sei ein Mensch, der in die Tiefen der
Seele ein- und dann wieder auftaucht, um uns vor Augen zu
fuhren, welch immense Moglichkeiten ihr innewohnen.
Genau darin besteht Matthieus Rolle.

Neben aulSerordentlichem Gleichmut zeichnen ihn
Scharfsinn und ein rasches Auffassungsvermogen in allen
Situationen aus. Bei den Treffen des »Mind and Life«-
Instituts, bei denen der Dalai Lama gemeinsam mit einer
Gruppe von  Experten jewelils ein  bestimmtes
wissenschaftliches Thema aus allen Blickwinkeln
beleuchtet, konnte ich das miterleben. Bei diesen Anlassen
erlautert Matthieu haufig die buddhistische Sichtweise mit
einer ganzheitlichen Intelligenz, die spirituelle und
wissenschaftliche Paradigmen muhelos miteinander
verbindet.

Seine spielerische Leichtigkeit im Umgang mit der Welt
der Wissenschaft und der Philosophie kommt in diesem
Buch ebenso zum Ausdruck wie seine tiefe Vertrautheit mit
den Weisheitsuberlieferungen des Buddhismus. Beide
Stromungen gehen hier eine nahtlose Verbindung ein, und
die daraus entstehenden Erkenntnisse sind nicht nur
inspirierend, sondern zugleich von grolem praktischem
Wert. Die Auffassung von Gluck, die Matthieu hier in
groler Klarheit vor uns ausbreitet, bringt unsere
Alltagsvorstellungen von Freude ins Wanken und spricht



sich mit uberzeugenden Argumenten dafur aus, nach einer
Zufriedenheit zu streben, bei der es nicht in erster Linie
darauf ankommt, »SpalS zu haben«; und sie befurwortet
eine altruistische Haltung anstelle von ichbezogener
Bedurfnisbefriedigung. Daruber hinaus macht Matthieu
deutlich, wie jeder von uns die Fahigkeit entwickeln kann,
solches Gluck zu erfahren.

Andererseits bietet er uns keine Patentlosungen an, da er
nur allzu gut weils, dass die Schulung des Geistes viel
Muhe und Zeit kostet. Stattdessen geht er jenen
Zusammenhangen auf den Grund, von denen malsgeblich
abhangt, ob wir glucklich sind oder leiden. Dabei gewinnen
wir inspirierende Einblicke in die Funktionsweise des
Geistes und konnen Strategien zum Umgang mit besonders
problematischen Emotionen erlernen. Letztlich erhalten
wir eine verlassliche Orientierung, die darauf abzielt, die
Voraussetzungen fur echtes Wohlbefinden zu schaffen.

Ein paar Tage, nachdem meine Frau und ich Matthieu
zum ersten Mal begegnet waren, ergab es sich, dass wir
am Flughafen von Kathmandu mehrere Stunden
miteinander verbrachten, weil unser Abflug sich endlos
verzogerte. Doch ehe wir uns versahen, waren die Stunden
des Wartens voruber. Dafur sorgte allein schon die Freude,
in Matthieus Nahe zu sein. Er ist zweifellos einer der
glucklichsten Menschen, die ich kenne - und Gluck wirkt
ansteckend.

Daniel Goleman



Einfuhrung

Wenn ich fruhmorgens auf der Wiese vor meiner
Einsiedlerhutte sitze, habe ich uber Hunderte von
Kilometern hinweg die in den Himmel ragenden Gipfel des
Himalaya vor Augen, die beim Sonnenaufgang ergluhen.
Die stille Schonheit der Landschaft wird ganz naturlich und
ubergangslos eins mit dem Frieden in mir. Hier bin ich
wirklich weit weg vom Institut Pasteur, an dem ich vor
funfunddreilSig Jahren uber die Zellteilung geforscht und
an der Kartierung von Genen auf dem Chromosom des
Bakteriums Escherichia coli gearbeitet habe.

Das klingt nach einer ziemlich radikalen Kehrtwendung.
Hatte ich der westlichen Welt entsagt? Entsagung ist,
zumindest was den buddhistischen Sinn des Wortes angeht,
ein vielfach missverstandener Begriff. Denn hier geht es
nicht darum, etwas Gutes oder Schones aufzugeben. Das
ware ja wirklich toricht! Vielmehr geht es darum, sich frei
zu machen von unbefriedigenden Lebenserfahrungen, um
sich stattdessen entschlossen in Richtung derjenigen Dinge
zu bewegen, die wirklich wichtig sind. Es geht um Freiheit
und Sinngebung - Freiheit von geistiger Verwirrung und
den Problemen, die aus einer selbstbezogenen Haltung
resultieren, und um Sinngebung durch Einsicht und
Herzensgute.

Als ich zwanzig war, wusste ich ganz genau, was ich nicht
wollte - ein sinnloses Leben. Anderseits hatte ich keine
Ahnung, was ich wirklich wollte. Meine Jugend war alles
andere als langweilig. Ich kann mich noch genau an die
Aufregung erinnern, als ich mit sechzehn die Moglichkeit
hatte, mich mit einem meiner Freunde, einem Journalisten,
und Igor Strawinsky zum Mittagessen zu treffen. Jedes



Wort, das er sprach, habe ich aufgesaugt. Er schrieb mir
ein Autogramm in eine Kopie der Partitur von Agon, einem
seiner damals weniger bekannten Werke, das ich besonders
gern mochte. Die Widmung lautete: »Fur Matthieu - Agon,
das ich selbst sehr gerne mag.«

In dem grofsen Kreis von Intellektuellen, in dem meine
Eltern sich bewegten, herrschte an faszinierenden
Begegnungen kein Mangel. Meine Mutter, Yahne Le
Toumelin, eine bekannte Malerin voller Lebensfreude,
Poesie und menschlicher Warme, die spater buddhistische
Nonne wurde, war mit grollen Personlichkeiten des
Surrealismus und der zeitgenossischen Kunst befreundet,
darunter André Breton, Leonora Carrington und Maurice
Béjart, fur den sie viele Theaterkulissen gemalt hat. Mein
Vater, der unter seinem Schriftstellerpseudonym Jean-
Francois Revel zu einer der Saulen des intellektuellen
Lebens in Frankreich wurde, organisierte unvergessliche
Abendessen mit den grofSen Denkern und kreativen Kopfen
seiner Zeit: zum Beispiel Luis Bunuel oder Emmanuel
Cioran, dem verzweifelten Philosophen; Mario Suares, der
Portugal vom Joch des Faschismus befreit hat; Henri
Cartier-Bresson, dem »Auge des Jahrhunderts«, und vielen
anderen.

Im Jahr 1970 schrieb mein Vater das Buch Uns hilft kein
Jesus und kein Marx, in dem er seine Ablehnung von
politischem wie religiosem Totalitarismus zum Ausdruck
brachte. Dieses Buch hielt sich ein ganzes Jahr lang in den
Bestsellerlisten der USA.

Ich begann meine berufliche Laufbahn im Jahr 1967 als
junger Forscher am Institut Pasteur, und zwar im
Zellgenetik-Labor von Francgois Jakob, der erst kurz zuvor
den Medizin-Nobelpreis verliehen bekommen hatte. Dort
arbeitete ich mit den groSen Namen der Molekularbiologie
zusammen - unter anderem mit Jacques Monod und André
Lwoff, die jeden Tag am Gemeinschaftstisch in einer Ecke
der Bibliothek gemeinsam ihr Mittagessen zu sich nahmen,



und vielen anderen Wissenschaftlern aus aller Welt.
Francois Jakob betreute nur zwei Doktoranden. Er hatte
einem gemeinsamen Freund anvertraut, mich habe er nicht
nur aufgrund meines Universitatsabschlusses
angenommen, sondern auch, weil er gehort habe, dass ich
ein Cembalo bauen wolle: ein Traum, den ich letztlich nie
verwirklicht habe, der mir aber zumindest einen Platz in
einem der begehrtesten Labors eingebracht hat.

Meine anderen Vorlieben waren Astronomie, Skifahren,
Segeln und Ornithologie. Mit zwanzig veroffentlichte ich
ein Buch uber Zugvogel und andere nomadisierende
Tierarten. > rinweis) Das Fotografieren lernte ich von einem
Freund, der professionell wild lebende Tiere fotografierte,
und war so manches Wochenende mit dem Aufspuren von
Lappentauchern und Wildgansen in den Sumpfen von
Sologne und an den Stranden des Atlantiks beschaftigt. Die
Winter verbrachte ich damit, die Skihange der heimischen
Alpen hinunterzurasen. Und wahrend des Sommers war ich
viel auf dem Meer unterwegs: mit Freunden meines Onkels,
dem Segler und Navigator Jacques-Yves Le Toumelin, der
kurz nach dem Zweiten Weltkrieg eine der ersten
Weltumsegelungen auf seinem dreilsig Full langen
Segelboot unternommen hatte. Er stellte mir viele
aulSergewohnliche Menschen vor - Abenteurer,
Forschungsreisende, Mystiker, Astrologen und
Metaphysiker. Eines Tages wollte er einen seiner Freunde
besuchen, fand allerdings an dessen Wohnungstur in Paris
nur einen Zettel vor: »Muss dich dieses Mal leider
versetzen; bin zu Fuls nach Timbuktu unterwegs.«

Mein Leben war also wirklich spannend, doch etwas
Wesentliches fehlte einfach. So beschloss ich 1972 im Alter
von sechsundzwanzig Jahren, als mir das Leben in Paris
mal wieder zum Hals heraushing, nach Indien zu ziehen;
genauer gesagt nach Darjeeling, am Fuls des Himalaya, um
dort bei einem grolsen tibetischen Meister zu lernen.



Wie war ich an diesen Punkt gelangt? Die eindrucksvollen
Personlichkeiten, die meinen Weg gekreuzt hatten,
verfugten alle uber eine ganz spezielle Begabung. So wie
Glenn Gould hatte ich gerne Klavier gespielt; oder Schach
wie Bobby Fisher; oder Baudelaires poetisches Talent
besessen. Auf der menschlichen Ebene hingegen wollte ich
uberhaupt nicht werden wie sie. Trotz ihrer kunstlerischen,
wissenschaftlichen und intellektuellen Fahigkeiten waren
sie, was Selbstlosigkeit, Weltoffenheit, Entschlossenheit
und Lebensfreude anbelangt, keinen Deut besser oder
schlechter als jeder von uns.

Alles anderte sich, als ich ein paar bemerkenswerte
Menschen traf, die ein lebendiges Beispiel dafur waren, wie
ein erfulltes Menschenleben aussehen kann. Vor diesen
Begegnungen hatten mich vor allem die Schriften von
grofSen Personlichkeiten wie Martin Luther King jr. und
Mohandas Gandhi inspiriert, die allein durch die Kraft ihrer
menschlichen Eigenschaften andere dazu bringen konnten,
ihre Lebensweise zu andern. Mit zwanzig hatte ich eine
Reihe von Dokumentarfilmen meines Freundes Arnaud
Desjardins uber die grolSen spirituellen Meister gesehen,
die nach dem skrupellosen Einmarsch der Chinesen aus
Tibet fliehen mussten. Sie lebten jetzt als Fluchtlinge in
Indien und Bhutan. Und etwas verschlug mir, als ich sie in
diesen Filmen erblickte, regelrecht die Sprache: So
unterschiedlich ihre physische Erscheinung auch sein
mochte, strahlten sie doch alle eine verbluffend ahnliche
innere Schonheit, tiefes Mitgefuhl und Weisheit aus. Die
Moglichkeit, Sokrates zu begegnen, Platons Dialogen zu
lauschen oder zu FulSen des heiligen Franz von Assisi zu
sitzen, hatte ich nicht. Doch unversehens tauchten da zwei
Dutzend solcher Menschen direkt vor meinen Augen auf.
Ich brauchte nicht sehr lange, mich zu entscheiden: Ich
wurde nach Indien fahren, um sie zu treffen.

Wie soll ich meine erste Begegnung mit Kangyur
Rinpoche im Juni 1967 in einer kleinen Holzhutte, nur



wenige Meilen von Darjeeling entfernt, beschreiben? Er
strahlte eine solche Gute aus, wie er da mit dem Rucken
vor einem Fenster sal3, das den Blick auf ein Wolkenmeer
freigab, aus dem die majestatischen Gipfel des Himalaya
bis zu einer Hohe von uber 7000 Metern aufragten. Um die
unerschopflich tiefe Weisheit, die Heiterkeit und das
Mitgefuhl zu beschreiben, die von ihm ausgingen, reichen
Worte einfach nicht aus. Drei Wochen lang sals ich ihm von
morgens bis abends gegenuber und hatte den Eindruck, ich
tate das, was man im Allgemeinen meditieren nennt. Mit
anderen Worten, ich sammelte mich einfach in seiner
Gegenwart und versuchte zu erkennen, was hinter dem
Vorhang meiner Gedanken lag.

Doch erst nach meiner Ruckkehr aus Indien, wahrend
meines ersten Jahres am Institut Pasteur, begriff ich, wie
wichtig diese Begegnung mit Kangyur Rinpoche gewesen
war. Mir wurde bewusst, dass ich eine Wirklichkeit
entdeckt hatte, die mein ganzes Leben inspirieren, ihm
eine Richtung und einen Sinn geben konnte. Im Laufe
meiner darauf folgenden Reisen nach Indien, die ich
zwischen 1967 und 1972 jeweils im Sommer unternahm,
stellte ich fest, dass ich jedes Mal, wenn ich in Darjeeling
ankam, mein europaisches Leben komplett hinter mir liel.
Nach meiner Ruckkehr ans Institut Pasteur eilten meine
Gedanken dagegen das ganze Jahr uber standig in den
Himalaya. Mein Lehrer Kangyur Rinpoche hatte mir
geraten, meine Doktorarbeit fertigzustellen, und deshalb
wollte ich nichts ubersturzen. Doch obwohl ich mehrere
Jahre wartete, fiel es mir nicht schwer, jene Entscheidung
zu treffen, die ich seither nie bereut habe: dorthin zu gehen
und da zu leben, wo ich wirklich sein wollte.

Mein Vater war ziemlich verargert und enttauscht, dass
ich meine Karriere, deren Anfange seiner Ansicht nach so
vielversprechend waren, derart abrupt abbrach. Daruber
hinaus nahm er als uberzeugter Agnostiker den
Buddhismus nicht besonders ernst, obwohl er einmal



schrieb: »Ich hatte nichts gegen ihn, denn sein
unverfalschter und geradliniger Ansatz hebt ihn positiv von
anderen religiosen Lehren ab und hat ihm den Respekt
einiger der anspruchsvollsten westlichen Philosophen
eingebracht.«[>Hinweis] Obwohl wir uns jahrelang selten
sahen - er besuchte mich in Darjeeling und spater in
Bhutan -, blieben wir einander nahe, und wenn ihn
Journalisten nach mir fragten, sagte er: »Die einzigen
Wolken, die jemals unsere Beziehung uberschattet haben,
waren die des asiatischen Monsuns.«

Was ich in den Lehren der buddhistischen Uberlieferung
fand, verlangte nie danach, sich blind einem Glauben zu
ergeben. Vielmehr handelte es sich um eine facettenreiche,
pragmatische Wissenschaft des Geistes, eine altruistische
Lebenskunst, eine an Bedeutungsgehalt reiche Philosophie
und spirituelle Praxis, die zu echter innerer Transformation
fuhrte. In den letzten funfunddreilSig Jahren habe ich mich
nie im Widerstreit zur wissenschaftlichen Geisteshaltung
befunden, wie ich sie verstehe - als empirische Suche nach
der Wahrheit. Ich bin auch Menschen begegnet, die
dauerhaft glucklich waren. Ja, es ging eigentlich uber das,
was wir normalerweise als »glicklich« bezeichnen, hinaus:
Sie waren von ihrer tiefen Einsicht in die Wirklichkeit und
die Natur des Geistes durchdrungen und begegneten
zugleich ihren Mitmenschen und anderen empfindenden
Wesen voller Gute und Wohlwollen. Zwar sind, auch das
habe ich gelernt, manche Menschen von Natur aus
glucklicher als andere, dennoch ist dieses Gluck gefahrdet
und bleibt unvollstandig - eine Lebensweise zu pflegen,
durch die man dauerhaftes Gluck erreicht, ist eine Kunst.
Es erfordert standiges Bemuhen, eine unablassige
Schulung des Geistes und die Entwicklung einer Reihe von
menschlichen Qualitaten wie etwa Geistesruhe,
Achtsamkeit und selbstlose Liebe.



Alles, was mir helfen konnte, einen Weg zu einem
erfullten Leben zu finden, kam hier auf stimmige Weise
zusammen: eine tiefgrundige, gesunde Denkweise und
zugleich das lebendige Beispiel derer, die in Wort und Tat
Weisheit verkorpern. Weit und breit nicht die geringste
Spur von dieser »Tu nur, was ich sage, aber blof3 nicht, was
ich tue«-Attitude, die so viele Suchende auf der ganzen
Welt entmutigt.

Ich blieb weitere sieben Jahre in Darjeeling. Dort habe ich
bis zu Kangyur Rinpoches Tod im Jahr 1975 in seiner Nahe
gewohnt, studiert und meditiert; danach weiter in einer
kleinen Einsiedlerhutte direkt oberhalb des Klosters. Ich
lernte Tibetisch, das ich inzwischen im Alltag in Asien
vorwiegend spreche. Damals lernte ich auch meinen
zweiten wichtigen Lehrer kennen, Dilgo Khyentse
Rinpoche, mit dem ich dreizehn unvergessliche Jahre in
Bhutan und Indien verbrachte. Er war einer der grolSsen
Erleuchteten seiner Zeit. Von allen - vom Konig von Bhutan
bis zum einfachsten Bauer - verehrt, wurde er auch zu
einem Lehrer und Vertrauten des Dalai Lama. Als ein
Mensch, dessen innere Reise zu den tiefsten Ursprungen
des Wissens gefuhrt hatte, war er fur alle, die ihm
begegneten, eine Quelle der Gute, der Weisheit und des
Mitgefuhls. In einem nicht enden wollenden Strom kamen
andere spirituelle Lehrer und Schuler zu ihm, um bei ihm
zu lernen. Als ich also anfing, tibetische Schriften in
westliche Sprachen zu ubersetzen, traf ich immer
Menschen, die wandelnde Schatzkammern des Wissens
waren und mir bei unklaren Textstellen weiterhelfen
konnten. Ich diente auch als Khyentse Rinpoches
Dolmetscher und reiste mit ihm nach Europa und nach
Tibet, als er nach dreilsig Jahren im Exil zum ersten Mal in
das Land der Schneeberge zuruckkehrte. In Tibet standen
nur noch Ruinen. Sechstausend Kloster waren zerstort
worden, und viele Menschen, die uberlebt hatten - und
nicht wie eine Million Tibeter an Hunger und Verfolgung



gestorben waren -, hatten funfzehn oder gar zwanzig Jahre
in Arbeitslagern zugebracht. Khyentse Rinpoches Ruckkehr
war wie ein Sonnenaufgang nach einer langen finsteren
Nacht.

In Indien, und spater in Bhutan, fuhrte ich ein einfaches
Leben. Ich bekam alle paar Monate einen Brief, hatte kein
Radio und wusste wenig von dem, was draulsen in der Welt
vor sich ging. Im Jahr 1979 begann Khyentse Rinpoche mit
dem Bau eines Klosters in Nepal, um das tibetische Erbe zu
bewahren. Kunstler, Gelehrte, Meditierende, Philanthropen
und viele andere stromten scharenweise ins Kloster
Shechen. Seit Khyentse Rinpoches Tod im Jahr 1991 habe
ich fast ununterbrochen dort gelebt und seinem Enkel
Rabjam Rinpoche, dem Abt des Klosters, geholfen, die
Vision unseres Lehrers zu verwirklichen.

Eines Tages erhielt ich einen Anruf aus Frankreich und
wurde gefragt, ob ich bereit sei, Gesprache mit meinem
Vater zu fuhren und diese als Buch zu veroffentlichen. Ich
nahm den Vorschlag nicht besonders ernst und antwortete:
»Dagegen hatte ich nichts einzuwenden. Fragen Sie mal
meinen Vater.« Damit sei die Sache erledigt, dachte ich,
denn ich konnte mir einfach nicht vorstellen, dass mein
agnostisch eingestellter Vater einem in Buchform
veroffentlichten Dialog mit einem buddhistischen Monch
zustimmen wurde, auch wenn der Monch sein eigener Sohn
war. Aber da hatte ich mich geirrt. Bei einem Mittagessen
schlug die Verlegerin meinem Vater verschiedene
Buchideen vor, die er prompt alle ablehnte, wahrend er
sich weiter den kulinarischen Genussen widmete. Doch als
die Verlegerin ihm beim Nachtisch den Dialog vorschlug,
erstarrte er und antwortete nach ein paar Sekunden des
Schweigens: »Das kann ich nicht ablehnen.« Von da an
sollte es aus und vorbei sein mit meinem ruhigen,
anonymen Leben.

Als ich von seiner Antwort erfuhr, war ich ein wenig
beunruhigt, denn ich furchtete, dass mein Vater, der dafur



bekannt war, die Auffassungen anderer, die er fur falsch
hielt, gnadenlos zu demontieren, mich komplett
auseinandernehmen wurde. Zum Gluck fand das
Zusammentreffen in meinem Revier statt. Mein Vater kam
nach Nepal, und wir verbrachten zehn Tage in einer
Herberge im Wald uber dem Kathmandu-Tal. Dort nahmen
wir auch unsere Gesprache auf: anderthalb Stunden am
Morgen und eine Stunde am Nachmittag. Den Rest des
Tages streiften wir gemeinsam durch die Walder. Mein
Vater muss wohl etwas besorgt gewesen sein, die Debatte
werde vielleicht nicht seinem intellektuellen Niveau
entsprechen, denn am Ende des ersten Tages schickte er
unserer Verlegerin Nicole Lattes ein Fax, um ihr
mitzuteilen: »Es lauft gut.« Ich hatte meinerseits eine lange
Liste von Themen zusammengestellt. Als er zum ersten Mal
einen Blick darauf warf, rief er aus: »Aber das ist ja alles,
woruber die Philosophen in den letzten zwei Jahrtausenden
diskutiert haben!« Wie dem auch sei, wir machten weiter,
die Tage vergingen, und bei unserer letzten Sitzung kam er
mit der Liste an, auf der er noch ein paar unbehandelte
Themen gefunden hatte, und sagte: »Sieh mal, daruber
haben wir noch gar nicht diskutiert.«

Unser Buch mit dem Titel Der Monch und der Philosoph
war im Handumdrehen ein Erfolg. In Frankreich wurden
uber 350 000 Exemplare gedruckt, und es wurde in
einundzwanzig Sprachen ubersetzt. Ich wurde =zu
unzahligen Fernsehshows eingeladen und in einen Strudel
von Medienaktivitaten hineingezogen. Einerseits war ich
glucklich daruber, manche Ideen, die ich sehr schatzte und
die mein Leben so sehr bereichert hatten, mit anderen
teilen zu konnen. Zugleich machte mir diese Episode
jedoch bewusst, in welchem Mals Beruhmtheit etwas
kunstlich Herbeigefuhrtes ist. Ich war noch derselbe Kerl,
plotzlich aber zu einer Person des offentlichen Interesses
geworden.



Allmahlich dammerte mir auch, dass ich bald uber mehr
Geld verfugen wurde, als ich mir jemals vorgestellt hatte.
Das war eine ziemliche Umstellung, nachdem ich all die
Jahre in Indien mit 50 Dollar im Monat ausgekommen war.
Da ich nicht vorhatte, mir ein grolles Haus mit
Swimmingpool zu kaufen, beschloss ich, alles Geld aus dem
Erlos und den Rechten fur dieses und alle folgenden
Bucher einer Stiftung zu spenden, die humanitare Projekte
und Bildungsprogramme in Asien durchfuhrt. Nach dieser
Entscheidung fiel eine Last von mir ab. Humanitare
Projekte sind seither zu einem zentralen Thema in meinem
Leben geworden. Zusammen mit ein paar engagierten
ehrenamtlichen Freunden und grofszugigen Gonnern ist es
uns, inspiriert durch meinen Abt Rabjam Rinpoche
gelungen, mehr als dreifSig Kliniken und Schulen in Tibet,
Nepal und Indien zu bauen und zu betreiben.

Und dann wandte ich mich wieder der Wissenschaft zu.
Das geschah in zwei Schritten: Im ersten Schritt ging es
um Physik und die Beschaffenheit der aulSeren
Wirklichkeit, im zweiten um die Kognitionswissenschaften
und die Natur des Geistes.

Dem Vorschlag des beruhmten Astrophysikers Trinh Xuan
Thuan von der University of Virginia, einen Dialog uber
Buddhismus und Wissenschaft zu fuhren, konnte ich nicht
widerstehen, da ich schon lange viele Fragen in Bezug auf
die Natur der aulSeren Welt - die Welt der Phanomene -
gesammelt hatte, die ich gerne an einen Physiker richten
wollte. Wir trafen uns schliefflich 1997 in der
Sommeruniversitat von Andorra. Wahrend langer
gemeinsamer Spaziergange durch die majestatische
Landschaft der Pyrenaen fuhrten wir einige hochst
faszinierende Gesprache. Sind Atome »Dinge« oder
lediglich »beobachtbare Phanomene«? Halt die Vorstellung
von einem »Ursprung« des Universums einer grundlichen
Analyse stand? Gibt es eine konkrete Wirklichkeit hinter
dem Schleier der aulieren Erscheinungen? Ist das



Universum ein Zusammenspiel aus »sich wechselseitig
beeinflussenden Geschehnissen« oder besteht es aus
»voneinander unabhangigen Entitaten«? Wir entdeckten
verbliffende Ahnlichkeiten zwischen der Deutung der
Quantenphysik im Sinn der Kopenhagener Schule und der
buddhistischen Sicht der Wirklichkeit. Weitere Treffen
folgten, und daraus entstand schliefSlich das Buch Quantum
und Lotus.

Bei diesem Dialog ging es vorrangig um die
philosophischen, ethischen und menschlichen Aspekte der
Wissenschaft. Der nachste Schritt, mit dem ich immer noch
voll beschaftigt bin, war dann die Mitarbeit an
wissenschaftlichen  Studien uber den Kern der
buddhistischen Praxis: die Umwandlung, oder
Transformation, des Geistes.

Mein inzwischen verstorbener spiritueller Freund
Francisco Varela, ein Pionier auf dem Gebiet der
Neurowissenschaften, hatte mir stets gesagt, es gelte den
Weg der Zusammenarbeit zwischen den
Naturwissenschaften und den buddhistischen
Meditierenden zu beschreiten. Denn darin liege ein
ungeheures Potenzial - nicht nur fur das Verstandnis des
menschlichen Geistes, sondern auch fur die konkrete
Durchfuhrung wissenschaftlicher Experimente. Francisco
hatte zusammen mit dem amerikanischen Geschaftsmann
Adam Engle das »Mind and Life«-Institut gegrundet, um in
diesem Rahmen Begegnungen zwischen hochrangigen
Wissenschaftlern und dem Dalai Lama, der von jeher
groRes Interesse an wissenschaftlichen Fragen hatte, zu
fordern und zu organisieren.

An den Konferenzen des »Mind and Life«-Instituts in
Dharamsala, dem Hauptaufenthaltsort des Dalai Lama in
Indien, nahm ich im Jahr 2000 erstmals teil. Damals ging es
um das Thema »destruktive Emotionen«. Es war ein
wirklich faszinierendes Treffen mit einigen der fuhrenden
Wissenschaftlern auf diesem Gebiet, unter anderen



Francisco Varela, Richard ]J. Davidson und Paul Ekman.
Geleitet wurde die Veranstaltung von Daniel Goleman. Die
funftagige Gesprachsreihe war gekennzeichnet durch
grofSe Klarheit, Offenheit und den von Herzen kommenden
Wunsch, diese einmalige Gelegenheit zu nutzen, um einen
besonderen Beitrag zum Wohl der Menschheit zu leisten.
Ich war gebeten worden, die buddhistische Auffassung zu
den verschiedenen Moglichkeiten, wie man mit Emotionen
umgehen kann, darzulegen. Ich fuhlte mich wie ein
Schuljunge vor einer Prufung. Denn es machte mich ein
wenig verlegen, dies in Gegenwart des Dalai Lama zu tun,
der mit dem Thema hundertmal besser vertraut war als ich.
Gut zehn Jahre lang hatte ich immer wieder einmal als
Franzosisch-Dolmetscher fur den Dalai Lama gearbeitet.
Also schlupfte ich im Geist in meine gewohnte Rolle des
Dolmetschers, und indem ich mich auf das aus den
Wissenschaftlern und mehr als funfzig Zuhorern
bestehende Publikum konzentrierte, versuchte ich die
Essenz dessen zu vermitteln, was ich von meinen Lehrern
gelernt hatte. Im Laufe der Konferenz zeichnete sich ab,
dass ein gemeinsames Forschungsprojekt daraus
hervorgehen wurde. Wir planten, Menschen mit
langjahriger Meditationserfahrung in Forschungslabors
einzuladen, um an ihnen die Auswirkungen dieser
langjahrigen geistigen Schulung zu studieren. Wie wurde
sich ihre Fahigkeit, mit Emotionen umzugehen, und
vielleicht sogar das Gehirn selbst verandert haben? Die
praktische Umsetzung solcher Studien war schon immer
einer von Franciscos Traumen gewesen. In Kooperation mit
Richard Davidson und Paul Ekman wurde ein Plan fur das
weitere Vorgehen ausgearbeitet. Die Geschichte dieser
fortdauernden Zusammenarbeit, in die ich inzwischen eng
eingebunden bin, konnen Sie in Daniel Golemans Buch
Dialog mit dem Dalai Lama - Wie wir destruktive
Emotionen tuberwinden konnen und im Kapitel 16 des
vorliegenden Buches nachlesen.



Es war schon ein aufregender Schritt fur mich, nach
nahezu dreilSig Jahren wieder in die Welt der Wissenschaft
zuruckzukehren - noch dazu in Zusammenarbeit mit so
herausragenden Wissenschaftlern. Ich war wirklich
gespannt, zu erfahren, ob die neuesten wissenschaftlichen
Untersuchungsmethoden wohl Aufschluss daruber geben
konnten, inwieweit verschiedene Meditationszustande wie
das ruhige Verweilen in einsgerichteter Meditation oder
das Entwickeln von Mitgefuhl ihren unverkennbaren
Ausdruck in den Gehirnstrukturen finden. AulSerdem wollte
ich sehr gerne herausfinden, ob die Resultate innerhalb
einer Gruppe von erfahrenen Meditierenden ahnlich
ausfallen wurden und inwiefern sie sich von den Resultaten
bei meditativ ungeubten Menschen unterscheiden wurden.
Seither habe ich die inspirierende, warmherzige
Atmosphare, in der die Zusammenarbeit hier erfolgt, in
vollen Zugen genossen. Jetzt, zum Zeitpunkt der
Veroffentlichung erster wissenschaftlicher
Dokumentationen zu diesen Studien, bin ich davon
uberzeugt, dass wir an der Schwelle zu bahnbrechenden
Forschungsergebnissen stehen.

In den vergangenen Jahren habe ich mich aulSerdem
immer intensiver mit der Fotografie beschaftigt und funf
Fotobande veroffentlicht. Ich schatze mich glucklich, die
innere Schonheit derer, mit denen ich zusammenlebe, und
die aulSere Schonheit ihrer Welt durch Bilder mit anderen
teilen und dadurch vielleicht ein wenig Hoffnung wecken
zu konnen in Bezug auf die Moglichkeiten, die der
menschlichen Natur innewohnen.

Weshalb also jetzt ein Buch uber Gluck? Am Anfang stand
ein typisches Beispiel fur die sogenannte »franzosische
Ausnahme«. Einige franzosische Intellektuelle betrachten
Gluck mit Geringschatzung und vertreten ihre Meinung
dazu sehr lautstark. Auf Anregung einer franzosischen
Zeitschrift habe ich mich mit einem von ihnen
auseinandergesetzt und anschlielSend gedacht, sollte ich je



wieder ein Buch schreiben, dann wurde es mindestens ein
Kapitel zum Thema Gluck enthalten. In der Zwischenzeit
verbrachte ich mit Paul Ekman, Richard Davidson und Alan
Wallace zwei Tage in der wilden Kustenlandschaft im
Norden Kaliforniens, wo wir einen Artikel mit dem Titel
»Emotionen und Wohlbefinden aus buddhistischer und
psychologischer Sicht« verfassten. Dieses Thema, so
war mir bewusst geworden, ist derart bedeutsam fur das
menschliche Leben, dass es eine umfassende Untersuchung
verdient. Ein Jahr lang las ich alles uber Gluck und
Wohlbefinden, was ich nur in die Finger bekommen konnte
- in den Werken von westlichen Philosophen,
Sozialpsychologen, Naturwissenschaftlern und sogar in der
Regenbogenpresse. In Boulevardzeitungen werden haufig
die Ansichten bestimmter Personen zum Thema Gluck
abgedruckt, wie etwa die einer franzosischen
Schauspielerin, die sagte: »Fur mich besteht Gluck darin,
einen Teller mit leckeren Spaghetti zu essen.« Oder etwa:
»Spazieren gehen im Schnee unter sternenklarem
Himmel«, und so weiter. Die vielen Definitionen von Gluck,
die ich fand, widersprachen einander haufig, und sie
schienen mir reichlich vage oder oberflachlich. Inspiriert
durch die analytische und kontemplative Wissenschaft des
Geistes, die 1ich dank der Gute meiner Lehrer
kennengelernt hatte, unternahm ich also den Versuch, zu
klaren, worin wirkliches Gluck - und naturlich auch das
Leid - besteht und wodurch beides zustande kommt.

Als das Buch in Frankreich erschien, loste es landesweite
Diskussionen aus. Die oben genannten Intellektuellen
bekraftigten, an Gluck seien sie nicht interessiert, und
verwarfen den Gedanken, dass es sich hierbei um eine
Fertigkeit beziehungsweise eine Lebenskunst handeln
konne, die man erlernen und in der man sich schulen kann.
Ein Autor schrieb einen Artikel, in dem er mich aufforderte,
die Leute nicht langer mit den »schmutzigen



Machenschaften des Glucks« zu behelligen. In einer
anderen Zeitschrift erschien ein Artikel mit dem Titel »Die
Hexer des Glucks«. Nach einem schrecklichen Monat in
Paris mit hitzigen Debatten und viel Medienrummel fuhlte
ich mich wie ein in seine Einzelteile zerlegtes Puzzle. Nur
zu gerne kehrte ich wieder in die Berge Nepals zuruck, wo
ich die Teile wieder zusammenfugen und ganz werden
konnte.

Mein Leben ist zwar hektischer geworden, aber das
Kloster Shechen in Nepal bildet weiterhin meinen
Lebensmittelpunkt. Nach wie vor verbringe ich zwei
Monate pro Jahr in meiner Einsiedlerhutte mit Blick auf die
Gipfel des Himalaya.

Vor mir liegt zweifelsohne noch ein langer Weg mit
praktischen Ubungen und manchen Mihen, bevor ich
wahre innere Freiheit erlangen werde. Doch ich genielse
diese Reise in vollen Zugen. Das Leben zu vereinfachen,
um ihm seine Quintessenz abzugewinnen - das war fur
mich mit Sicherheit die lohnendste aller Unternehmungen.
Und vereinfachen bedeutet nicht, aufgeben zu mussen, was
tatsachlich gut fur uns ist, sondern herauszufinden, was
wirklich wichtig ist und uns dauerhaft Erfullung, Freude,
Gelassenheit, vor allem aber den durch nichts zu
ersetzenden Segen selbstloser Liebe bringt. Es bedeutet,
sich selbst zu verandern, um die Welt zu verandern.

Als ich zwanzig war - das fallt mir ein, wahrend ich ein
Resumee ziehe in Bezug auf dieses Buch -, hatten die
Worte Gliick und Giite keine grolse Bedeutung fur mich. Ich
war ein typischer junger Pariser Student, der sich die Filme
von Eisenstein und den Marx Brothers ansah, Musik
machte, im Mai 68 in der Nahe der Sorbonne Barrikaden
baute und demonstrierte, ansonsten gerne Sport trieb und
die Natur liebte. Aber wie ich mein Leben fuhren sollte,
davon hatte ich damals keine genaue Vorstellung; aulSer
jeden Tag aufs Neue zu improvisieren. Ich spurte zwar
irgendwie, dass in mir und anderen ein Potenzial



vorhanden war, das sich auf fruchtbare Weise entfalten
konnte, hatte allerdings keine Ahnung, wie ich dieses
Potenzial verwirklichen sollte. Funfunddreilsig Jahre spater
liegt immer noch ein langer Weg vor mir, aber zumindest
ist mir die Richtung klar, und ich genielSe jeden Schritt auf
diesem Weg.

Deshalb ist dieses Buch, obwohl von buddhistischem
Geist erfullt, kein »buddhistisches« Buch im Gegensatz zu
einem »christlichen« oder »agnostischen« Buch. Ich habe
es aus dem Blickwinkel einer weltlichen, »sakularen«
Spiritualitat geschrieben - ein Thema, das auch dem Dalai
Lama sehr am Herzen liegt. Daher ist es auch nicht fur die
»Buddhismus«-Regale in den Buchladen bestimmt, sondern
fur das Herz und den Verstand eines jeden Menschen, der
sich ein bisschen mehr Lebensfreude wunscht und zugleich
mochte, dass in seinem Leben Weisheit und Mitgefuhl den
Ton angeben.



Kapitel 1

Eine kurze Betrachtung uber das Gluck

Jeder Mensch will gliicklich werden; um das Ziel aber
zu erreichen, miisste er zunachst wissen, was das
Gluck eigentlich seli.

Jean-Jacques Rousseau

Eine gute Bekannte aus den USA, als Fotoredakteurin sehr
erfolgreich, hat mir einmal von einer Unterhaltung erzahlt,
die kurz nach der Abschlussprufung an ihrem College im
Freundeskreis stattfand. Alle stellten sich damals die
Frage, was sie mit dem Leben anfangen sollten. Auf ihre
AuBerung: »Ich will glicklich sein« hatte sich zunachst
betretenes Schweigen breitgemacht. Dann fragte eine ihrer
Freundinnen: »Wie kann es sein, dass sich jemand mit
deiner Intelligenz nicht mehr vom Leben wunscht, als
glucklich zu sein?« Worauf meine Bekannte erwiderte: »Ich
habe nicht gesagt, wie ich glucklich sein will. Es gibt so
viele Moglichkeiten, sein Gluck zu finden: Man kann eine
Familie grunden, Kinder bekommen, Karriere machen,
Abenteuer erleben, anderen Menschen helfen, inneren
Frieden finden. ... Aber was ich letzten Endes auch tun
werde, ich mochte wirklich glucklich werden im Leben.«

Das Wort Glick, schreibt Henri Bergson, »wird
gewohnlich verwendet, um ein komplexes und
unbestimmtes Phanomen zu beschreiben, eine jener
Vorstellungen, die wir Menschen absichtlich unbestimmt
gelassen haben, damit jeder Einzelne sie auf seine ureigene
Weise interpretieren kann.



Ginge es um ein mehr oder weniger nebensachliches
Gefuhl, dann ware es im Grunde ja einerlei, ob die
Definition des Wortes »Gluck« vage bleibt. Doch weit
gefehlt: Hier geht es um ein Lebensgefuhl, um einen
Wirklichkeitsaspekt, von dem die Qualitat jedes einzelnen
Augenblicks in unserem Leben abhangt. Was genau ist also
»Gluck«? Soziologen definieren Gluck als »den Grad, in
dem ein Mensch die allgemeine Qualitat seines
gegenwartigen Lebens insgesamt positiv bewertet, mit
anderen Worten, wie sehr die betreffende Person das Leben
mag, das sie fuhrt«.[Hinweis] Diese Definition unterscheidet
jedoch nicht zwischen tiefer innerer Zufriedenheit und der
blofSen Wertschatzung aulSerer Lebensumstande. Fur
manche Menschen ist Gluck nur »ein momentanes,
fluichtiges Gefuhl, dessen Intensitat und Dauer von der
Verfugbarkeit jener Ressourcen abhangt, die es
ermoglichen«. [Frinweis] Solches Gluck muss zwangslaufig
fluchtig und von Umstanden abhangig sein, die sich nur
allzu oft unserer Kontrolle entziehen. Fur den Philosophen
Robert Misrahi bedeutet Gluck dagegen, »dass ein Mensch
strahlt vor Freude uber seine Existenz insgesamt oder uber
den lebendigsten Teil seiner aktiven Vergangenheit, realen
Gegenwart oder vorstellbaren Zukunft«.[>Hinweis] Hierbei
handelt es sich vielleicht um einen dauerhafteren Zustand.
André Comte-Sponville sagt dazu: »Mit >Gliick<« meinen wir
jeden Zeitraum, in dem Freude uns unmittelbar moglich
scheint. «[> Hinweis]

Ist Gluck eine Fertigkeit, die uns, haben wir sie erst
einmal erworben, durch die Hohen und Tiefen des Lebens
tragt? Man kann sich tausenderlei Gedanken uber das
Gluck machen, und unzahlige Philosophen haben die ihren
beigesteuert. Fur den heiligen Augustinus ist Gluck »ein
Jubilieren in der Wahrheit«. Fur Immanuel Kant muss
Gluck rational und ohne jede personliche Farbung sein,
wahrend es fur Marx mit Wachstum durch Arbeit zu tun



