


QUAESTIONES DISPUTATAE

Begründet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
PETER HÜNERMANN UND THOMAS SÖDING

QD 266

GOTTES WORT IN MENSCHENWORT
Die eine Bibel als Fundament der Theologie

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



GOTTES WORT IN MENSCHENWORT

Die eine Bibel als Fundament der
Theologie

Herausgegeben von
Karl Kardinal Lehmann und Ralf Rothenbusch



Norbert Lohfink SJ zum 85. Geburtstag gewidmet.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2014
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlagkonzeption: Finken & Bumiller, Stuttgart

Umschlagmotiv: Auszug aus dem Codex Aleppo
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-02266-1



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Einführung der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Das unvollendete Konzil
Die bleibende Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils
für die Katholische Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung

Dei Verbum – Gottes Wort – eine Botschaft des Heils für die
ganze Welt
Erste Einführung in die Dogmatische Konstitution über die
göttliche Offenbarung des Zweiten Vatikanischen Konzils . . . 25
Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz

Die Bibel als Akteur
Kanon, Inspiration und Wahrheit der Heiligen Schrift in
systemtheoretischer Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
Oliver Reis/Thomas Ruster

„Quelle“ oder „Steinbruch“?
Über den Umgang der Dogmatik mit der Bibel . . . . . . . . . 79
Peter Walter

Die Auslegung der Heiligen Schrift

Historisch-kritische und kanonische Textinterpretation – ein
feindliches Paar? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Josef Wohlmuth

Vom bleibenden Recht des Textes vergangen zu sein
Wie tief gehen die Anfragen an die historisch-kritische Exegese? 130
Christian Frevel

5



„Damit die Bibel nicht ein Wort der Vergangenheit bleibt“
– Historische Kritik und geistige Schriftauslegung . . . . . . . . 177
Ludger Schwienhorst-Schönberger

Die doppelte Autorschaft der Bibel nach Dei Verbum 12.
Gotteswort in Menschenwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202
Thomas Hieke

Die Bedeutung der Rückfrage nach dem historischen Jesus für
die Theologie an einem Beispiel
Die Johannestaufe als Indikator für ein Sündenbewusstsein
Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
Angelika Strotmann

Normativität und Sinnpflege in der Tora
Zur hermeneutischen und theologischen Bedeutung der
Fortschreibung biblischer Texte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255
Ralf Rothenbusch

Die eine christliche Bibel in zwei Teilen –
zum Verhältnis von Altem und Neuem Testament

„Das Neue im Alten verborgen und das Alte im Neuen
erschlossen“ (Dei Verbum 16)
Paradigma oder Herausforderung für die Frage nach dem
Verhältnis von Altem und Neuem Testament? . . . . . . . . . . 289
Konrad Huber

Vom Eigenwert des Alten Testaments als Wort Gottes
Zur wechselseitigen Befruchtung der christlichen und
jüdischen Exegese des Alten Testaments . . . . . . . . . . . . . . 305
Manfred Oeming

Hebraica Veritas?
Jüdische Bibelauslegung, wissenschaftliche Bibelforschung und
die alt-neue Frage nach ihrer Kommunikation . . . . . . . . . . 337
Hanna Liss

Inhalt6



Die Heilige Schrift im Leben der Kirche

Die Kirche liest das Alte Testament in mehreren Textgestalten
und Übersetzungen
Folgen für Schriftgebrauch, Exegese und Theologie . . . . . . . 359
Adrian Schenker OP

Translatio Dei
Der christliche Glaube in und als Übersetzung . . . . . . . . . 367
Leonhard Hell

Die Bibel in der Liturgie
Sondierungen zu Dei Verbum 21 am Beispiel von Dan 3 . . . . 381
Ansgar Franz

Autorenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

Inhalt 7





Vorwort

Die in diesem Band gesammelten Beiträge gehen aus einer Tagung
mit dem Titel „Gottes Wort in Menschenwort. Die eine Bibel als
Fundament der Theologie“ hervor, die vom 23.–25. Mai 2013 in
Mainz stattfand. Ihr Anlass war – im Rahmen der Veranstaltungen
zur Erinnerung an das Zweite Vatikanische Konzil (1962–1965) –
das 50-jährige Jubiläum der Dogmatischen Konstitution Dei verbum
über die göttliche Offenbarung. Veranstaltet von der Akademie des
Bistums Mainz, Erbacher Hof, in Zusammenarbeit mit der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät der Johannes Gutenberg-Universität
Mainz, sollte sie im Blick zurück auf die grundlegenden Anliegen
der Offenbarungskonstitution die Stellung der und den Umgang
mit der Bibel in der katholischen Theologie heute bedenken, um so
Impulse für den angemessenen Umgang mit der Heiligen Schrift in
Theologie und Kirche zu geben. Der nun aus dieser Tagung entstan-
dene Band, der zum eigentlichen Jubiläum der Konstitution, am 18.
November 2015, vorliegt, wird hoffentlich interessierte Leser(innen)
finden.

Die Herausgeber danken Thomas Söding und Peter Hünermann
ganz herzlich für die Aufnahme dieses Tagungsbandes in die Reihe
Quaestiones Disputatae. Unser Dank geht an Frau Dr. theol. Claudia
Sticher, Persönliche Referentin des Bischofs von Mainz, die als Alt-
testamentlerin die Vorbereitung der Drucklegung mit großer Kom-
petenz begleitete. Der Verlag Herder förderte die Veröffentlichung
durch Herrn Clemens Carl in gewohnt solider Weise. Nicht zuletzt
möchten wir auch noch einmal den Kooperationspartnern an der
Kath.-Theologischen Fakultät der Universität Mainz, den Professo-
ren Leonhard Hell, Thomas Hieke und Konrad Huber sowie Prof.
Dr. Peter Reifenberg, dem Direktor der Akademie des Bistums
Mainz, für die vielseitige Unterstützung in der Vorbereitung und
der Durchführung der Mainzer Tagung danken.

Norbert Lohfink SJ nahm an der Tagung im Mai 2013 teil und
ließ an einem Abend mit seinen persönlichen Erinnerungen an die
Zeit unmittelbar vor dem Beginn des Konzils die Auseinanderset-
zungen um den angemessenen methodischen Zugang zur Bibel und

9



um das vorbereitete Schema der Offenbarungskonstitution für die
Anwesenden lebendig werden. Zahlreiche Bezugnahmen vor allem
in den bibelwissenschaftlichen Beiträgen dieses Bands auf Veröffent-
lichungen Norbert Lohfinks zeigen, wie sehr er seit dieser Zeit die
Exegese und die katholische Theologie bereichert hat. Ihm sei dieser
Band anlässlich seines 85. Geburtstags, den er kurz nach der Tagung
feiern durfte, herzlich gewidmet.

Mainz, 15. September 2014
Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz
Ralf Rothenbusch

Vorwort10



Einführung der Herausgeber

Im Vorwort zu diesem Band wurden Zeit, Ort und Kontext der Ver-
anstaltung schon genauer beschrieben. Sie reiht sich ein in eine Serie
laufender Tagungen über die Texte des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils, die vor fünf Jahrzehnten beraten und verabschiedet wurden.
Der zentrale Text über die göttliche Offenbarung Dei verbum, der
unter den Konzilstexten insgesamt etwas stiefmütterlich behandelt
wurde und wird, obwohl er einen hohen Rang hat, verdiente auch
auf dieser Ebene eine erneute und vertiefte Zuwendung.

Die Gehalte von Dei verbum betreffen gewiss zunächst und be-
sonders die Bibelwissenschaften. Aber ein solcher theologischer
Grundlagentext bezieht sich nicht nur auf einzelne Disziplinen, son-
dern überhaupt auf das Verständnis der Fundamente von Theologie
und Kirche. So erklärt sich auch der Titel des Textes als einer „Dog-
matischen Konstitution über die göttliche Offenbarung“. Die Main-
zer Tagung hat sich in Planung und Durchführung um die Einheit
und Vielfalt der kirchlichen und theologischen Dimensionen des
„Wortes Gottes“ bemüht. Darum standen auch Folgerungen z. B.
für die Liturgie bzw. Liturgiewissenschaft auf dem Programm.

Der Ausgangspunkt eines solchen Grundtextes ist nicht selbstver-
ständlich. Man muss sich manches hilfreiche oder hinderliche Vor-
verständnis erst klarmachen. Dabei ist es eine Hilfe, an die zwar ver-
bindliche, aber stets offene Struktur auch lehramtlicher Aussagen zu
erinnern, wie es der ehemalige Apostolische Nuntius in Berlin, Erz-
bischof Dr. Jean-Claude Périsset, in einer kleinen Besinnung über
das „unvollendete Konzil“ eingangs versucht hat.

Für das Verständnis eines solchen komplexen Textes und vieler
einzelwissenschaftlicher Ausführungen zu den Konzilsaussagen
schien es uns nützlich und fruchtbar zu sein, am Anfang der Ta-
gung und nun dieses Buches durch eine umfassende Hinführung
gleichsam den Vorhang auf das Ganze hin zu öffnen: Ausgangs-
punkt und Voraussetzungen, Werden des endgültigen Textes, Stu-
fen seiner Entwicklung, Aufbau und Strukturanalyse, theologische
Knotenpunkte und durchlaufende Perspektiven, Bezug zur Öku-
mene (Lehmann).

11



Durch eine ungeschichtliche Betrachtung, nicht zuletzt von Sei-
ten der nachreformatorischen Dogmatik, ist im Blick auf das Ver-
hältnis Schrift – Tradition – Lehramt – Kirche vieles problematisch
zugespitzt und fixiert worden. Dies erweist sich auch durch eine
sorgfältige begriffs- und theologiegeschichtliche Analyse des vieldeu-
tig gebrauchten Begriffs „Quelle“ (Walter).

Dei verbum hat den Weg frei gemacht zu einem erweiterten und
zugleich vertieften Umgang mit allen konstitutiven Determinanten
im Verhältnis von Schrift und Tradition mit ihren Implikationen.
So kann heute auch die Bibel mit Hilfe gegenwärtiger Denkmodelle
(hier der Systemtheorie) viel stärker, z. B. in ihrem vielfältigen Zu-
sammenspiel von Leser (Subjekt) und Text, selbst als „Akteur“ er-
scheinen (Reis/Ruster). Dabei wird auch ein neuer Weg frei für die
folgenden bibelwissenschaftlichen Studien.

„Da Gott in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Men-
schenart gesprochen hat, muß der Schrifterklärer, um zu erfassen,
was Gott uns mitteilen wollte, sorgfältig erforschen, was die heiligen
Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigten und was Gott mit ih-
ren Worten kundtun wollte.“ (DV 12) Fünfzig Jahre nach Dei ver-
bum steht die Biblische Exegese in der Katholischen Theologie vor
offenen Fragen. Erst jüngst hat L. Schwienhorst-Schönberger seine
Einschätzung formuliert, der zufolge eine Klärung des Verhältnisses
von historisch-kritischer und kanonischer Exegese in der nächsten
Zeit zu den vorrangigsten Aufgaben der Exegese gehören wird1. Bei-
de Ausrichtungen der Bibelwissenschaft berufen sich auf die Offen-
barungskonstitution des Konzils. Sie gilt sowohl den Vertretern der
historisch-kritischen Exegese als endgültige und vollständige Aner-
kennung ihrer Methode in der Katholischen Theologie, als auch
den Vertretern der kanonischen Exegese als Aufforderung zu einer
theologischen Schriftauslegung im Rahmen des Kanons der einen
Bibel. Natürlich ist das stark vereinfachend. Weder gibt es die his-
torisch-kritische Methode noch die kanonische Exegese. Die Akzente
liegen bei fast jeder Exegetin, jedem Exegeten etwas anders. Und wie
in der historisch-kritischen Exegese längst literaturwissenschaftliche
Untersuchungsmethoden ihren Platz gefunden haben und die syn-

1 L. Schwienhorst-Schönberger, Zwei antagonistische Modelle der Schriftausle-
gung in Dei Verbum?, in: J.H. Tück (Hrsg.), Erinnerung an die Zukunft. Das
Zweite Vatikanische Konzil, Freiburg i. Br. 2012, 429 – 441, 438.

12 Einführung der Herausgeber



chrone Endtextexegese zentrale Bedeutung bekommen hat, begeg-
nen in der kanonischen Exegese unterschiedliche Ausrichtungen,
die der geschichtlichen Dimension der Texte mehr oder weniger
Raum und Relevanz einräumen. Beide Zugänge stehen sich dabei
zum Teil ausgesprochen kritisch gegenüber. Auch was das Verhältnis
dieser beiden Richtungen zueinander angeht, gibt es keine Ein-
mütigkeit. Gilt für die meisten historisch-kritisch arbeitenden Exe-
get(inn)en die Frage nach dem historischen Wortsinn als grund-
legend, dem alle weiteren Sinndimensionen des Textes bzw. der Hl.
Schrift anzuschließen sind, will etwa Schwienhorst-Schönberger die
historisch-kritische Exegese in das Modell der traditionellen kirchli-
chen Bibelhermeneutik integrieren2, während andere das „histori-
sche“ und das „kanonische Paradigma in der Exegese“ mehr oder
weniger unverbunden nebeneinander stellen3. Letztlich geht es dabei
auch um die Bedeutung und Relevanz der Geschichte überhaupt für
die Offenbarung. Diese Auseinandersetzungen spiegeln sich in den
Beiträgen dieses Bands wider, natürlich nicht in allen ihren Akzen-
tuierungen, aber aus unterschiedlichen Perspektiven (Wohlmuth,
Frevel, Schwienhorst-Schönberger, Hieke, Strotmann, Rothenbusch).
In besonderer Weise ist das in den beiden Beiträgen von Christian
Frevel und Ludger Schwienhorst-Schönberger der Fall, die sich un-
mittelbar aufeinander beziehen. Das war in der Tagungsplanung ur-
sprünglich nicht so angelegt, hat sich vielmehr in der Diskussion der
Tagung so ergeben und zeigt sich jetzt in ihren Beiträgen.

Der Kirche gelten „die Bücher des Alten wie des Neuen Testa-
ments in ihrer Ganzheit mit allen ihren Teilen als heilig und kano-
nisch“ (DV 11). Der ganze Kanon, die eine Bibel als grundlegender
Interpretationsrahmen der Hl. Schrift ist in jüngerer Zeit mit der ka-
nonischen Exegese wieder verstärkt in das Bewusstsein der Bibelwis-
senschaft und der Theologie getreten. Gegenüber der traditionellen
Sicht des Alten Testaments als Vorbereitung auf Christus und das
Neue Testament, wie sie die Offenbarungskonstitution noch vertritt
(DV Kap. IV), ist insbesondere die Bestimmung des Verhältnisses
von Altem und Neuem Testament zueinander und der Eigenwert

2 Vgl. seinen Beitrag in diesem Band.
3 Vgl. E. Ballhorn, Das historische und das kanonische Paradigma in der Exegese.
Ein Essay, in: ders./G. Steins (Hrsg.), Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Me-
thodenreflexionen und Beispielexegesen, Stuttgart 2007, 30.

13Einführung der Herausgeber



des Alten Testaments eine wichtige und in jüngerer Zeit vieldis-
kutierte Frage (Huber, Oeming). Das hat auch Bedeutung für den
christlich-jüdischen Dialog. Zwei Beiträge widmen sich jüdischer Bi-
belauslegung und ihrem Verhältnis zur christlichen (Liss, Oeming).

„Die Kirche hat die Heiligen Schriften immer verehrt wie den
Herrenleib selbst“ (DV 21). Die Bibel ist nicht nur das Fundament
der Theologie, sie ist auch im Leben der Kirche von zentraler Bedeu-
tung: In der Liturgie wird sie als Wort Gottes weitergegeben und in
Übersetzungen allen zugänglich gemacht. Auch diese Aspekte finden
in diesem Band ihren Niederschlag (Schenker, Hell, Franz).

14 Einführung der Herausgeber



Das unvollendete Konzil
Die bleibende Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils
für die Katholische Kirche

Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

Im Rahmen des Symposions über die dogmatische Konstitution Dei
Verbum des II. Vatikanischen Konzils mag der Titel meiner Darle-
gungen über „das unvollendete Konzil“, dem aber trotzdem eine
„bleibende Bedeutung für die Katholische Kirche“ beigemessen
wird, etwas erratisch erscheinen – wie ein Meteor am blauen Him-
mel ein wanderndes Licht kurz leuchten lässt, aber ohne eine blei-
bende Wirkung zu erzielen.

Wir wissen wohl, dass das Wort Gottes, der menschgewordene
Sohn, „derselbe ist, gestern, heute und in Ewigkeit“ (Hebr 13,8)
und dass die Bedeutung der Verkündigung des Glaubens grundsätz-
lich über die Jahrhunderte dieselbe ist – und das gilt auch für die
Theologie. Wie die Theologie als fides quaerens intellectum, so ist
ein Konzil – wie das II. Vatikanum – ein Mittel, die Offenbarung
besser zu verstehen, so dass die Kirche ihre Sendung zur Erlösung
der Welt im Namen Jesu Christi mit Mitteln, die der jeweiligen Zeit
angepasst sind, in je neuer Weise leisten und fortführen kann.

Eine Bemerkung der Vertreterin der anglikanischen Gemein-
schaft bei einem informellen Treffen von sechzehn großen christli-
chen Gemeinschaften im Jahre 1998, bei dem es darum ging, über
mögliche neue Wege des ökumenischen Dialogs nachzudenken, hat
mich die Bedeutung des II. Vatikanums für die Katholische Kirche
als tatsächliches „aggiornamento“ verstehen lassen. Es war während
des Abendessens, im Gespräch ging es um die Verantwortung der
Kirchen für die Welt. Auf einmal sagte sie zu mir: „Sie Katholiken
können Gott danken für das II. Vatikanische Konzil, das Ihnen ein
unserer heutigen Gesellschaft angepasstes Mittel gibt, Ihre Mission
zu erfüllen. Wir Anglikaner sind immer noch an unser ‚Prayerbook‘
gebunden.“ Sofort kam der Vertreter des Lutherischen Weltbundes
und sagte: „Und wir an die Confessio Augustana“. So verstanden,
ist das II. Vatikanum nicht nur ein Geschenk und eine Gnade, son-

15



dern seine Kenntnis auch mit der Verantwortung verbunden, seine
Äußerungen – Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen – uns an-
zueignen, damit wir einen besseren, vertieften Zugang zum Wort
Gottes in der Bibel finden, so dass wir gut gerüstet sind, um – wie
es im Ersten Petrusbrief heißt – „allezeit bereit (zu sein), jedem Rede
und Antwort zu stehen, der euch nach der Hoffnung fragt, die euch
erfüllt“ (1 Petr 3,15).

1. Die Kombination der Begriffe „unvollendetes Konzil“ und „blei-
bende Bedeutung“ entspricht dem Prinzip Ecclesia semper reformanda.
Die Kirche ist etwas Lebendiges, weil sie „das von der Einheit des Va-
ters und des Sohnes und des Heiligen Geistes her geeinte Volk“ ist
(Lumen Gentium 4; vgl. Cyprian, De oratione dominica 23). Das
heißt: Die Kirche verwirklicht sich als Kirche, wenn sie ihre Beziehun-
gen zu Gott – von dem sie herkommt – und zwischen ihren Gliedern
ständig mit Liebe vollzieht, weil eben „Gott Liebe ist“ (1 Joh 4,8.16).
Liebe ist wie das Feuer, das so lange existiert, wie es sich hingibt. Wie
die drei Personen in Gott ständig ihre Beziehungen vollziehen, so ist
es mit der Kirche: Indem sie stets auf Gott ausgerichtet ist, bekommt
sie von Gott her ihr Leben und gibt es ihren Gliedern in diesem admi-
rabile commercium weiter und nimmt sie selber mit.

2. Einen zweiten Aspekt des „Unvollendeten“ und „Bleibenden“
sehe ich in dem Vergleich des II. Vatikanums mit dem Wachstum
der Theologie in der Geschichte. Die Konzilien – nicht nur die 21
als „ökumenisch“ anerkannten – sind Momente der Vertiefung und
der Annahme der gleichen Verkündigung. Das Wort Gottes in seiner
ganzen Breite und Tiefe wird immer neu betrachtet, beleuchtet und
gedeutet, so dass der Gläubige, das Volk Gottes, es immer besser ver-
stehen, annehmen und verwirklichen kann. Ein großes Werk des
spanischen Dominikaners Marin-Sola, La evolución homogénea del
dógma católico, hat in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhun-
derts gezeigt, wie die Theologie selbst zugleich unvollendet und
gleich ist. Die Nr. 24 der Konstitution Dei Verbum sagt dazu: „Die
heilige Theologie ruht auf dem geschriebenen Wort Gottes, zusam-
men mit der Heiligen Überlieferung, wie auf einem bleibenden Fun-
dament. In ihm gewinnt sie sichere Kraft und verjüngt sich ständig,
wenn sie alle im Geheimnis Christi beschlossene Wahrheit im Licht
des Glaubens durchforscht.“

Ist dieser Satz nicht eine vorzügliche Deutung des Bildwortes Jesu
am Schluss der Gleichnisrede des Matthäusevangeliums, wo es heißt:

16 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland



„Jeder Schriftgelehrte also, der ein Jünger des Himmelreiches gewor-
den ist, gleicht einem Hausherrn, der aus seinem reichen Vorrat
Neues und Altes hervorholt“ (Mt 13,52)? Ja, nova et vetera aus dem
einen und ständigen Schatz des Glaubens hervorzuholen, ist die
Aufgabe der Theologie, das macht die Aufgabe des Lehramtes aus –
und also den Dienst jedes Konzils, wie eben auch des II. Vatikanums.
Auf dem Fundament der beiden Glaubensbekenntnisse von Nizäa
(325) und Konstantinopel (381), in denen die Glaubenslehre der
Kirche über die Dreifaltigkeit bekräftigt und vertieft wurde, hat das
Konzil von Ephesus (431) die Einheit der Person des Gottessohnes
in zwei Naturen bekräftigt – gegen die Theorie des Nestorius1 –,
das Konzil von Chalkedon (451) hat die Auseinandersetzungen
über die Beziehung zwischen den beiden Naturen in Christus – zu
einem nicht geringen Teil ein Streit auf dem Hintergrund unter-
schiedlicher Terminologien – zu Ende gebracht2.

3. Das II. Vatikanische Konzil, das Papst Johannes XXIII. zum „ag-
giornamento“ der Kirche einberufen hat, wurde erst von Papst Paul
VI. als „Pastoralkonzil“ bezeichnet – und zwar in der Generalaudienz
am 15. Juli 1970. Als er über die falsche Verwendung der Konzils-
dokumente sprach, sagte er, man solle sich damit beschäftigen, „ob
das Erbe des Konzils nur etwas Bestehendes ist oder auch ein Entwick-
lungsprozess“, für den es dann notwendig sei, eine Lehraussage zu
entwickeln und auszuprobieren in einer folgerichtigen Fruchtbarkeit.
Wenn die Dokumente des II. Vatikanischen Konzils im Wesentlichen
in diesem Sinne zu bewerten sind, kann man es als Pastoralkonzil be-
zeichnen, da es auf die Aktion, das Handeln ausgerichtet ist (vgl.
Papst Paul VI., Generalaudienz am 15. Juli 1970).

Bemerkenswert ist, dass Papst Johannes XXIII. bei der Ankündi-
gung des II. Vatikanischen Konzils das Wort „aggiornamento“ nur
einmal verwendet – und das nicht in Anwendung auf das Konzil,
sondern auf den Kodex des Kanonischen Rechts, der vom Konzil
her zu erneuern sei. Gleichermaßen wird des Zweite Vatikanum
von Papst Paul VI. nur einmal als „Pastoralkonzil“ bezeichnet, wäh-
rend diese Formulierung in Ansprachen von Papst Johannes Paul II.
mehrfach vorkommt. Interessant ist in dieser Beziehung seine An-

1 Vgl. H. R. Drobner, Lehrbuch der Patrologie, Frankfurt a.M. u. a. 32011,
429 – 437.
2 Vgl. ebd., 448 – 450.

17Das unvollendete Konzil



sprache an die Bischöfe der Vereinigten Staaten in Chicago am 5.
Oktober 1979, in der er sagte: „Bei der Untersuchung der Zeichen
der Zeit hat Johannes XXIII. bemerkt, dass das, was nötig war, ein
Konzil war, das seiner Natur nach pastoral ist, ein Konzil, das die
große Hirtenliebe und die Sorge Jesu Christi, des Guten Hirten, für
sein Volk widerspiegelt“ (Chicago am 5. Oktober 1979).

Mir scheint, diese Erklärung gibt uns eine qualifizierte Erklärung
über den Terminus „Pastoralkonzil“, der leider in vielen Ansprachen
über das Zweite Vatikanum „la torte à la crème“, das „Sahnehäub-
chen“, geworden ist, ohne dass seine ursprüngliche Bedeutung be-
tont oder mindestens erwähnt wird. Wie Papst Paul VI. sagte, ist
der Terminus „pastoral“ dem Terminus „dogmatisch“ nicht ent-
gegengesetzt, vielmehr ist er ein geeignetes Mittel, die Lehre der Kir-
che in das Leben zu überführen. Deshalb wurde schon bei Papst Jo-
hannes XXIII. das Wort „aggiornamento“ besonders – und sogar
ausschließlich – mit Blick auf den Kodex des Kanonischen Rechts
angewandt, weil die Gesetze viele Normen für das Handeln enthal-
ten, so dass die Reihenfolge gilt: Glaube – Dogmatik – Recht – Seel-
sorge. Das Recht ist also die vorletzte Stufe des Handelns der Kirche,
als Werk des Guten Hirten.

Das „fortwährende“ Zweite Vatikanum

Da das Zweite Vatikanische Konzil seinem Hauptmerkmal nach
„pastoral“ ist, gehört zu seinem Erbe – wie in der schon erwähnten
Ansprache von Papst Paul VI. ausdrücklich formuliert – die Ver-
antwortung, „seine Lehraussage zu entwickeln und auszuprobieren
in einer folgerichtigen Fruchtbarkeit“ (Generalaudienz, 15. Juli
1970).

Wir denken heute an zwei Hauptwerke im Dienst der Kirche, den
Kodex des Kanonischen Rechts (1983) und den Katechismus der Ka-
tholischen Kirche (1992), die beide als „letzte Dokumente des Zwei-
ten Vatikanums“ bezeichnet wurden – der Kodex sogar durch Papst
Johannes Paul II. in einer Ansprache vor der Rota Romana (26. Ja-
nuar 1984) wie auch in dem Apostolischen Schreiben Redemptionis
donum (Nr. 2) vom 25. März 1984. Die Apostolischen Konstitutio-
nen zu beiden Werken beweisen hinreichend, wie sie als Früchte des
Zweiten Vatikanischen Konzils entstanden sind.

18 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland



Diese „postkonziliaren“ Gipfelpunkte sollen uns aber nicht ver-
gessen lassen, wie die Kirche in Treue zum Konzil sich wirklich er-
neuert hat in den drei Bereichen ihrer Sendung: im Lehramt, im li-
turgischen Amt und im Dienstamt. Ich brauche Ihnen nicht zu
sagen, dass diese drei Bereiche eng miteinander verbunden sind.
Ich möchte aber in jedem Bereich einige Hauptelemente unterstrei-
chen, um die „bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanums“ fest-
zustellen.

1. Im Dienstamt sehe ich die Hauptkraft für die Verwirklichung
der Richtlinien des Konzils, in der Rechtsprechung das Motu Pro-
prio Ecclesiae suae (6. August 1966), das ausdrücklich neue Normen
für die Seelsorge in den Diözesen enthält, deren Quellen die Dekrete
Christus Dominus und Presbyterorum ordinis sind. Für das Ordens-
leben ist es das Dekret Perfectae caritatis, für die Evangelisierung
das Dekret Ad gentes.

Die Bischofssynode, die durch Papst Paul VI. durch das Apostoli-
sche Schreiben Apostolica sollicitudo vom 15. September 1965, d. h.
vor der Schlusssitzung des Zweiten Vatikanums, errichtet wurde, ist
ein Werkzeug der wiederbelebten Kollegialität der Bischöfe, weil der
Papst als Oberhirte der Universalkirche zu der Entscheidung gekom-
men ist, „einen besonderen Rat der geistlichen Oberhirten für dau-
ernd zu errichten, und zwar in der Absicht, dass auch nach Ab-
schluss des Konzils dem christlichen Volk weiterhin jene Fülle an
Wohltat und Segen zuströme, die zur Konzilszeit aus unserer engen
Verbindung mit den Bischöfen glücklich erfahren wurde.“

Kann man etwas Besseres als die Bischofssynode erfinden, um
„die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanums für die Katho-
lische Kirche“, wie es bei Papst Paul VI. erläutert wird, zu unter-
streichen? Die Bischofssynode hat gerade ihre 13. Ordentliche Ge-
neralversammlung gehabt (7.–26. Oktober 2012) und die
„Neuevangelisierung für die Weitergabe des christlichen Glaubens“
behandelt. Es folgt dann nach einigen Monaten das Nachsynodale
Apostolische Schreiben, in dem der Papst die Hauptbeiträge der
Synodenväter verarbeitet. Die Entwicklung der Synode in ihrer Ar-
beit und Gestaltung entspricht dem Grundsatz Ecclesia semper re-
formanda.

2. Im Lehramt haben wir immer mehr Dokumente zur Ver-
fügung, die mit der Verantwortung des Papstes und der Bischöfe zu
tun haben, in der Nachfolge der Apostel „Zeugen“ Christi (vgl. Apg

19Das unvollendete Konzil



1,8) zu sein, um „alle Völker zu Jüngern“ zu machen, alles zu halten,
was er ihnen aufgetragen hat (vgl. Mt 28,20). Nicht nur Enzykliken
und Erklärungen von Bischofskonferenzen beleuchten heute die
Lehre Christi in den vielfältigen Bereichen des menschlichen Lebens.
Wir können darüber hinaus in den meisten Lehraussagen feststellen,
wie immer öfter und grundsätzlich nicht nur Zitate, sondern auch
Elemente der Dokumente des Zweiten Vatikanums gebraucht wer-
den. Das Jubiläum des Konzils mit so vielen Veranstaltungen – wie
der unsrigen – ist ein vortreffliches Mittel und ein auserwähltes
Zeugnis dafür, dass das Zweite Vatikanische Konzil eine bleibende
Bedeutung hat, nicht in sich geschlossen, sondern offen für neue Be-
reiche und neue Herausforderungen.

3. Im liturgischen Amt brauche ich nicht in die Einzelheiten zu
gehen. Es genügt, ein Erlebnis an der Päpstlichen Akademie, an der
ich damals studierte, zu erwähnen, das mit der Liturgie zu tun hat.
Im Rahmen einer Reihe von Besuchen aus den römischen Dikas-
terien, die uns „Lehrlinge der päpstlichen Diplomatie“ mit den Ge-
heimnissen und der Verantwortung der römischen Kurie vertraut
machen sollten, war die Haupttriebfeder der Liturgiereform, Erz-
bischof Annibale Bugnini, der in jener Zeit Sekretär der Kongregati-
on für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung war, bei uns
zu Gast. Er hatte betont, die Liturgiereform sei heutzutage nötig,
weil die Kirche lebendig sei und ihre Mission – auch die
sakramentale – nach den Bedürfnissen des Gottesvolkes ausüben
solle. Mehrmals verwendete er die Formel: „Die Liturgie, besonders
die Messfeier, ist kein Museum, sondern etwas Lebendiges.“

Ein Kommilitone sagte bei dem folgenden Gespräch – sicher im
Scherz und zugleich voll von gesunder Weisheit –, um seine Schluss-
folgerung durch einen so bedeutenden Promotor bestätigen zu las-
sen: „Wenn ich Sie richtig verstanden habe, sehr verehrte Exzellenz,
ist die Liturgie kein Museum.“ – „Ja richtig, gerade so“, entgegnete
Erzbischof Bugnini. Und mein Kommilitone fuhr fort: „Ja, es
scheint mir aber, dass die Reform die Liturgie zu einer Bibliothek
umgewandelt hat.“ Und das erweckte fröhlichen Beifall.

Wenn man also von vor- oder nachkonziliarer Haltung, Einrich-
tung oder Lehre usw. spricht, sollte man darauf achten, ob wir die
Kirche als etwas Lebendiges vor Augen haben, also als ecclesia refor-
manda, die mit der Welt wächst, als ein immer vollständigeres Werk
Gottes, als immer schönere Braut des Lammes, als das vollkom-

20 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland



menste Werk des Heiligen Geistes (vgl. Offb 21,9 –27; Gaudium et
spes, Nr. 39).

Dazu dient die Konzilskonstitution Dei Verbum, die uns wie ein
Navigator in der Kirche und durch die Kirche den Weg Gottes auf
Erden zeigt. Der Schatz der Offenbarung soll die Herzen der Men-
schen mehr und voller erfüllen. Für das geistliche Leben darf man
neuen Antrieb erhoffen aus der gesteigerten Verehrung des Wortes
Gottes, welches „bleibt in Ewigkeit“ (Jes 40,8; vgl. 1 Petr 1,23 –25,
Dei Verbum, Nr. 26). Für uns alle ist es ein Schatz, aus dem wir Neu-
es und Altes hervorholen (vgl. Mt 13,51).

21Das unvollendete Konzil





Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung





Dei Verbum – Gottes Wort – eine Botschaft des Heils
für die ganze Welt
Erste Einführung in die Dogmatische Konstitution über die
göttliche Offenbarung des Zweiten Vatikanischen Konzils

Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz

1. Ein Blick zurück nach vorn

Die Texte des Konzils sind recht verschieden, in ihrer Verbindlich-
keit, in ihrer Begrifflichkeit, in ihrem sprachlichen Stil und in ihrer
literarischen Gattung. Sie kommen auch manchmal einfach, ja ein-
fältig daher und sind zugleich vielschichtig. Sie sind damit auch in
mancher Hinsicht offen für unbewusste, manchmal auch schlitz-
ohrige Deutungen. Sie sind gelegentlich auch Kompromisse, auf
jeden Fall tragen sie Konsenscharakter, das besondere Proprium ge-
rade von Konzilstexten.

Dies gilt in mancher Hinsicht auch für den Text, den wir uns jetzt
vorgenommen haben, nämlich die Dogmatische Konstitution über die
göttliche Offenbarung, nach den Anfangsworten Dei Verbum genannt.
Mit der Liturgiekonstitution, der Dogmatischen Konstitution über die
Kirche (Lumen gentium) und der Pastoralkonstitution über die Kirche
in der Welt von heute (Gaudium et spes) gehört die Offenbarungskon-
stitution, wie wir sie auch abgekürzt nennen, zu den vier Säulen, die
die insgesamt 16 Verlautbarungen des Konzils stützen und tragen.
Man sieht es gut auf der Briefmarke der Bundespost zum Konzilsjubi-
läum, wo diese vier Konstitutionen – die anderen Texte sind „Dekrete“
und „Erklärungen“ – wie in einem Kreuz das Hauptgerüst für alle an-
deren Aussagen bilden. Dennoch hat es Dei Verbum immer noch
schwer, obgleich der Text eine so wichtige Aufgabe stellt: In ihm be-
sinnt sich die Kirche neu darauf, dass sie aus dem Wort Gottes stammt
und lebt; deshalb findet der Konzilstext auch neue Worte über die Hei-
lige Schrift, die der Kirche als Wort Gottes bleibend anvertraut ist.1

1 Ich verzichte in diesem Beitrag auf umfangreiche Nachweise. Eine gewisse Aus-
nahme bildet Abschnitt IV. des Beitrags. Ich verweise dafür auf drei größere

25



Dei Verbum hat eine lange, die ganze Dauer des Konzils von der
Vorbereitungszeit bis in die letzten Wochen vor dem Abschluss sich
durchziehende Geschichte. Diese beginnt bald nach dem Start des
Konzils am 14. November 1962 und endet am 18. November 1965,
also wenige Wochen vor dem Abschluss des Konzils am 8. Dezember
1965. Die lange Zeit des Beratens und des Sichverständigens mit vielen
Abänderungsvorschlägen in fünf Fassungen ging schließlich mit einem
herausragend guten Abstimmungsergebnis zu Ende: 2.344 Ja-Stimmen
gegen 6 Nein-Stimmen ohne Enthaltungen. Angesichts des zum Teil
heftigen Streits ist es wirklich ein erstaunlicher Beleg dafür, wie frucht-
bar das gemeinsame Ringen um einen einheitlichen Text war und wie
sehr sich vor allem namhafte Theologen mit vielen Bischöfen am Zu-
standekommen einer gemeinsamen Aussage abgemüht haben.

Wie kam es überhaupt zu diesem Text? Gewöhnlich werden drei
Motive dafür genannt:

1) Schon seit dem 19. Jahrhundert hat man immer wieder um
das Verständnis von Tradition/Überlieferung gerungen, die neben

Beiträge von mir: Schrift – Überlieferung – Kirche, in: Communio 34 (2005)
559 –571; Norma normans non normata? Bibel im Begründungszusammenhang
von Theologie und Lehramt, in: F.-J. Ortkemper/F. Schuller (Hrsg.), Berufen, das
Wort Gottes zu verkündigen: Die Botschaft der Bibel im Leben und in der Sen-
dung der Kirche, Stuttgart 2008, 34 – 47; Von der Schriftwerdung des Wortes
Gottes. Besinnung rund um das Wort Tradition, in: W. Eisele/Chr. Schaefer/H.-
U. Weidemann (Hrsg.), Aneignung durch Transformation. Festschrift für
M. Theobald (Herders Biblische Studien 74), Freiburg i. Br. 2013, 509 –523. Aus
der neueren Literatur ist nachzutragen: J.-H. Tück (Hrsg.), Erinnerung an die
Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, Freiburg i. Br. 2012, Teil IV: Offen-
barung, Schrift und Tradition, 423 – 490 (Beiträge von T. Söding, L. Schwien-
horst-Schönberger, R. Kühschelm, J. Reikerstorfer); T. Hieke, Dei Verbum und
biblische Auslegung, in: D. Ansorge (Hrsg.), Das Zweite Vatikanische Konzil,
Münster 2013, 52–75, vgl. auch A. Wucherpfennig SJ, in: ebd., 76 –102 (Lit.); H.-
J. Pottmeyer, Die Dogmatische Konstitution Dei Verbum über die göttliche Offen-
barung, in: A. U. Müller, Aggiornamento in Münster, Münster 2014, 74 – 90;
R. Miggelbrink, 50 Jahre nach dem Konzil, Paderborn 2012. Generell zum Konzil
vgl. Ph. J. Roy (Hrsg.), Bibliographie du Concile Vatican II = Atti e documenti del
Pontificio Comitato di scienze storiche 34, Città del Vaticano 2012; M. Quisin-
sky/P. Walter (Hrsg.), Personenlexikon zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Frei-
burg i. Br. 2012. Zum Text von DV vgl. die Sammlung der Textfassungen mit den
Relationes, den Reden und Modi der Konzilsväter von F. Gil Hellín (Hrsg.), Con-
stitutio Dogmatica De Divina Revelatione Dei Verbum = Pontificium Athenaeum
Romanum Sanctae Crucis, Città del Vaticano 1993.

26 Karl Kardinal Lehmann



der Hl. Schrift als Quelle der Offenbarung genannt wurde. Von
evangelischer Seite wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass
die Schrift allein („sola scriptura“) alles zum Heil Notwendige sagt.
So war es erforderlich, dass man das Verhältnis zwischen der auch
auf katholischer Seite immer stärker geschätzten Heiligen Schrift
und einer lebendigen Überlieferung, die zur Kirche gehört, genauer
bedenkt. Es gab damals einen heftigen Streit zwischen der sogenann-
ten „konservativen Gruppe“ und den stärker gewordenen „Progres-
siven“ um die These des Tübinger Theologen J. R. Geiselmann über
das Verhältnis der Hl. Schrift zur Tradition, besonders im Blick auf
die Auslegung des Konzils von Trient. Dies kann uns aber hier im
Einzelnen weniger beschäftigen.2

2) Die sogenannte historisch-kritische Methode hatte in der Aus-
legung der Hl. Schrift immer mehr eine führende Rolle gespielt,
aber eben durch die damit gegebene Spannung zur kirchlichen
Überlieferung zu vielen Zerwürfnissen geführt. Dies gilt bis in das
Konzil hinein, als zwei namhafte Professoren der Exegese im Päpst-
lichen Bibelinstitut in Rom ein Lehrverbot erhielten, was zu erheb-
lichen Konflikten führte: P. St. Lyonnet SJ und P. Max Zerwick SJ;
beide waren meine Lehrer. Niemand konnte im Ernst hilfreiche Er-
gebnisse der wissenschaftlichen Exegese leugnen, aber niemand
konnte auch die manchmal gewiss ungewollt zerstörerischen, aber
eben doch schädlichen Wirkungen einer manchmal auch oberfläch-
lichen „Kritik“ übersehen. Diese Maßnahme war gegenüber diesen
Exegeten absolut unbegreiflich und sollte sich auch als Bumerang er-
weisen (vgl. die Erinnerungen von Prof. P. N. Lohfink SJ, die er auch
während der Mainzer Tagung wachrief, vgl. oben S. 9f.).3

2 Vgl. zur Geschichte und Systematik die Studien von W. Kasper, Die Lehre von
der Tradition in der Römischen Schule = Gesammelte Schriften 1, Freiburg i. Br.
2011, bes. 13 –19, vgl. auch ders., Gesammelte Schriften 14, Freiburg i. Br. 2012,
38ff., 173ff., 254ff., 261, 281f., 334, 502, 508, 550.
3 Vgl. dazu N. Lohfink, Die Wahrheit der Bibel und die Geschichtlichkeit der
Evangelien. Erste Randglossen zur Dogmatischen Konstitution Dei Verbum
(Über die göttliche Offenbarung) – verkündet am 18. November 1965, in: Orien-
tierung 29 (1965) 254 –256; ders., Über die Irrtumslosigkeit und die Einheit der
Schrift, in: StZ 174 (1964) 161–181 = ders., Studien zur biblischen Theologie
(Stuttgarter biblische Aufsatzbände 16), Stuttgart 1993, 13 –39; ders., Katholische
Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode, Kevelaer 1966; ders., Der
weiße Fleck in Dei Verbum Artikel 12 (1992), in: ders., Studien (s.o.), 78 – 96.

27Dei Verbum – Gottes Wort – eine Botschaft des Heils für die ganze Welt



3) Im Lauf der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts war die prakti-
sche Bibelbewegung auch in der katholischen Christenheit erstarkt
und hat eine vertiefte und auch breite positive Grundeinstellung
zur Heiligen Schrift geschaffen. So wie die Liturgie Ergebnisse der
Liturgischen Bewegung aufnehmen konnte, hat das Konzil in Dei
Verbum auf viele Früchte der Bibelbewegung zurückgreifen können.
Man konnte so vieles als spirituell reife Frucht, ähnlich wie beim
Gottesdienst, aufgreifen.

Man kann sich leicht vorstellen, dass gerade die beiden zuerst ge-
nannten Probleme eine schwierige Ausgangslage geschaffen haben.
Zwei Grundpositionen standen sich zunächst sehr unversöhnlich ge-
genüber. Die klassisch gewordene, aber eben „nur“ neuscholastische
Theologie, die vor allem von der römischen Glaubenskongregation
unter Kardinal Ottaviani mächtig vertreten wurde, wollte vor allem
die auf die Hl. Schrift und die Tradition gebaute „Lehre“ der Kirche
stützen. Man ging von einer streng und eng ausgelegten „Historizi-
tät“ der Evangelien aus und glaubte, diese durch die Hervorhebung
des göttlichen Ursprungs (Inspiration), der Irrtumslosigkeit und der
Vollmacht der kirchlichen Auslegung sichern zu können. Man ging
dabei auch davon aus, dass die Tradition inhaltlich einen größeren
Umfang habe als die Hl. Schrift. Man glaubte also an einen inhalt-
lichen Überhang der Überlieferung über die Hl. Schrift hinaus. In-
zwischen aber hatten sich die Überzeugung vom Rang der Hl.
Schrift als erste Instanz gegenüber der Tradition („materiale Suffi-
zienz“) und die Gewissheit der Fruchtbarkeit der wissenschaftlichen
Schriftauslegung der Moderne durchgesetzt. Im Gegensatz zu ande-
ren Themen des Konzils, die auch Sprengstoff enthielten, wie z. B.
die Liturgie oder die ökumenischen Anliegen, waren aber diese Pro-
bleme noch nicht in einem vergleichbaren Reifezustand, sodass die
Diskussion mitten in einen unruhigen, noch gar nicht ausreichend
geklärten theologischen Gärungsprozess hineingeriet und sich
manchmal beinahe darin zu verstricken drohte.

2. Ein schwieriges Thema während des ganzen Konzils

So erklärt es sich freilich auch, dass die Beratung dieses Themas über
Jahre zu den heftigsten Auseinandersetzungen im Konzil führte.
Dies begann schon bald nach Beginn, als ein Textentwurf der Vor-

28 Karl Kardinal Lehmann



bereitungskommission „Über die Quellen der Offenbarung“ vor-
gelegt wurde, der auf heftigen Widerstand vor allem der mitteleuro-
päischen Bischöfe und Theologen stieß. Viele Bischöfe, darunter
auch der greise Kölner Kardinal Josef Frings, beraten von dem jun-
gen Theologen Joseph Ratzinger (damals Professor in Bonn)4, er-
klärten, dass ihnen dieses Schema – so nennt man einen vorläufigen
Textentwurf – nicht zusage. Eine Abstimmung ergab eine starke,
aber verfahrensrechtlich ungenügende Mehrheit gegen eine Fortset-
zung der heftigen Debatte. Papst Johannes XXIII. entschied sehr
mutig am 20. November 1962, dass der vorgelegte Text abgesetzt
werde und ein neuer Entwurf durch eine „Gemischte Kommission“
erstellt werden müsse, die unter der gemeinsamen Leitung von Kar-
dinal Alfredo Ottaviani und Kardinal Augustin Bea stand. Damit
war der Weg frei für eine neue Erarbeitung, die freilich etwas holpe-
rig und mühsam fortgesetzt wurde. Zugleich sahen viele in der kei-
neswegs absehbaren Entscheidung von Johannes XXIII. so etwas wie
einen Wendepunkt im ganzen Konzilsgeschehen, indem der Papst
ein mehr von konservativer Seite angefertigtes Schema absetzte und
so in der Folge die „progressiven“ Kräfte stärker in das Konzils-
geschehen einband, zugleich aber eine enge Kooperation der ent-
gegengesetzten Kräfte erwartete und ermöglichte.

Das Vorhaben geriet jedoch nochmals in eine tiefe Krise. Der
neue Text, der im Frühjahr 1963 zur Beratung freigegeben wurde,
erschien vielen doch zu dürftig und zu karg. Er machte auch den
Eindruck, dass man vor den großen Problemen eher resigniere. Aus-
gerechnet im Blick auf die Hl. Schrift, bei der das Herz gerade auch
der katholischen Christen hätte spürbar brennen müssen, entstand
eher der Eindruck von Verlegenheit und geradezu Ohnmacht. So
meinten viele, man solle die ganze Sache einschlafen lassen oder
eine kurze Aussage in den umfassenderen Kontext der Konstitution
über die Kirche einfügen. Nun war man jedoch sehr überrascht, als
Paul VI. – er war am 21. Juni 1963 als Nachfolger des am 3. Juni
verstorbenen Papstes Johannes XXIII. gewählt worden – in seiner
Schlussrede zur Zweiten Sitzungsperiode des Konzils am 4. Dezem-
ber 1963 erklärte, das Vorhaben über die Offenbarung gehöre zu den

4 Vgl. dazu M. Schlögl, Am Anfang eines großen Weges. Joseph Ratzinger in
Bonn und Köln = Monographische Beiträge zu den Mitteilungen, Institut Papst
Benedikt XVI., Regensburg 2014.

29Dei Verbum – Gottes Wort – eine Botschaft des Heils für die ganze Welt



bleibenden Aufgaben der folgenden Dritten Sitzungsperiode. So
nahm die Theologische Kommission ihre Arbeit am Text wieder auf.
Immer ging es um das Hauptproblem, ob die Hl. Schrift materiell
vollständig sei oder ob es ein materiales Plus der Tradition über die
Schrift hinaus gebe. Wie hitzig und scharf die Auseinandersetzungen
waren, kann man leicht daran erkennen, dass auch die Theologische
Kommission bei aller in vielem durchaus gegebenen Gemeinsamkeit
im Blick auf den erarbeiteten Text an dieser Frage nicht weiterkam
und deshalb zwei verschiedene, ja entgegengesetzte Berichte von deut-
schen Theologen (Karl Rahner, Heribert Schauf) zuließ.

Ein kluger Berichterstatter der Mehrheitsseite, der zwar eher zur
„konservativen“ Gruppe zählte, aber als Exeget Verständnis für die
andere Seite aufbrachte, nämlich Erzbischof Ermenegildo Florit von
Florenz, machte schließlich den Vorschlag, man solle auf eine posi-
tive Bestimmung des Verhältnisses von Schrift und Überlieferung
hinsichtlich ihres materialen Umfangs verzichten. Die kirchliche
Lehre würde dadurch nicht gefährdet. Beide Meinungen könnten
um des Friedens und um der weiteren Forschungstätigkeit der
Theologen willen nebeneinander existieren. Papst Benedikt XVI.
sieht in dieser Rede von Erzbischof Florit, die dieser am 30. Sep-
tember 1964 dem Plenum vorgetragen hat, eines der „wichtigsten
Ereignisse des Konzils“. „Ihr fundierter theologischer Gehalt, ihre
durchsichtige und klare Gedankenführung, das Aufgreifen aller um-
gehenden Bedenken verfehlte nicht, den gebührenden Eindruck auf
die Väter hervorzurufen.“5 Die Präsentation des Textes durch einen
Repräsentanten der römisch-theologischen Tradition – und dies war
Erzbischof Florit – wurde eine entscheidende Hilfe, um die Zögern-
den und Unsicheren unter den Konzilsvätern zu beruhigen. Florit
war aber auch ein „Konservativer“, der sich durch das Konzilsereig-
nis verändern ließ.

Der weitere Beratungsgang musste noch einige Hürden nehmen
(„Irrtumslosigkeit“ der Hl. Schrift, Historizität der Evangelien),
konnte aber dann auch nach Vermittlungsvorschlägen von Papst
Paul VI. zu einem guten Abschluss kommen. Ein wichtiges Stück

5 J. Ratzinger, Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils = Gesammelte
Schriften, Bände 7/1–2, Freiburg i. Br. 2012, zu Florit: Band 7/2, bes. 715, 718,
725f., 728, 836, 839. Vgl. F. G. Hellín, Constitutio (s. Anm. 1), 6, 11, 37, 247,
454, 484, 703.

30 Karl Kardinal Lehmann


