Karl Lehmann
Ralf Rothenbusch (Hg.)

I Gottes Wort
in Menschenwort

Die eine Bibel als
Fundament der Theologie

;‘WT‘ P b A ‘1‘: w 4 -?:"?"'.1"- S
umpwuym i nasnieng ,‘ o8
‘_m'g e .v\snm;s W TR

HERDER



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
PETER HUNERMANN UND THOMAS SODING

QD 266

GOTTES WORT IN MENSCHENWORT
Die eine Bibel als Fundament der Theologie

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



GOTTES WORT IN MENSCHENWORT

Die eine Bibel als Fundament der
Theologie

Herausgegeben von
Karl Kardinal Lehmann und Ralf Rothenbusch

HERDER

FREIBURG ‘- BASEL - WIEN



Norbert Lohfink S zum 85. Geburtstag gewidmet.

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gw%cocrg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2014
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlagkonzeption: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagmotiv: Auszug aus dem Codex Aleppo
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-02266-1
E-ISBN 978-3-451-80247-8



Inhalt
Vorwort . . . ... 9
Einfihrung der Herausgeber . . . . . . ... .. .. .. . . .. . 11

Das unvollendete Konzil

Die bleibende Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils

firr die Katholische Kirche . . . . . . . . ... . ... . ... ... 15
Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung

Dei Verbum — Gottes Wort — eine Botschaft des Heils fiir die

ganze Welt

Erste Einfithrung in die Dogmatische Konstitution tiber die
gottliche Offenbarung des Zweiten Vatikanischen Konzils . . . 25
Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz

Die Bibel als Akteur

Kanon, Inspiration und Wahrheit der Heiligen Schrift in
systemtheoretischer Perspektive . . . . ... . ... ... ... 51
Oliver Reis/Thomas Ruster

»Quelle“ oder ,,Steinbruch“?
Uber den Umgang der Dogmatik mit der Bibel . . . . . .. . 79
Peter Walter

Die Auslegung der Heiligen Schrift

Historisch-kritische und kanonische Textinterpretation — ein
feindliches Paar? . . . . . .. ... ... 107
Josef Wohlmuth

Vom bleibenden Recht des Textes vergangen zu sein
Wie tief gehen die Anfragen an die historisch-kritische Exegese? 130
Christian Frevel



6 Inhalt

»Damit die Bibel nicht ein Wort der Vergangenheit bleibt“
— Historische Kritik und geistige Schriftauslegung . . . . . . . . 177
Ludger Schwienhorst-Schonberger

Die doppelte Autorschaft der Bibel nach Dei Verbum 12.
Gotteswort in Menschenwort . . . . . . ... .. ... ... ... 202
Thomas Hieke

Die Bedeutung der Riickfrage nach dem historischen Jesus fur

die Theologie an einem Beispiel

Die Johannestaufe als Indikator fiir ein Stindenbewusstsein

Jesu . . 224
Angelika Strotmann

Normativitit und Sinnpflege in der Tora

Zur hermeneutischen und theologischen Bedeutung der
Fortschreibung biblischer Texte . . . . .. ... ... .. .. . .. 255
Ralf Rothenbusch

Die eine christliche Bibel in zwei Teilen -
zum Verhaltnis von Altem und Neuem Testament

»Das Neue im Alten verborgen und das Alte im Neuen

erschlossen (Dei Verbum 16)

Paradigma oder Herausforderung fiir die Frage nach dem
Verhiltnis von Altem und Neuem Testament? . . . . . . . . .. 289
Konrad Huber

Vom Eigenwert des Alten Testaments als Wort Gottes

Zur wechselseitigen Befruchtung der christlichen und

judischen Exegese des Alten Testaments . . . . . ... ... . .. 305
Manfred Oeming

Hebraica Veritas?

Judische Bibelauslegung, wissenschaftliche Bibelforschung und

die alt-neue Frage nach ihrer Kommunikation . . . . . . .. .. 337
Hanna Liss



Inhalt 7

Die Heilige Schrift im Leben der Kirche

Die Kirche liest das Alte Testament in mehreren Textgestalten

und Ubersetzungen

Folgen fiir Schriftgebrauch, Exegese und Theologie . . . . . . . 359
Adrian Schenker OP

Translatio Dei
Der christliche Glaube in und als Ubersetzung . . . . . . . . . 367
Leonhard Hell

Die Bibel in der Liturgie
Sondierungen zu Dei Verbum 21 am Beispiel von Dan 3 . . . . 381
Ansgar Franz

Autorenverzeichnis . . . . . . ... ... 394






Vorwort

Die in diesem Band gesammelten Beitrige gehen aus einer Tagung
mit dem Titel ,,Gottes Wort in Menschenwort. Die eine Bibel als
Fundament der Theologie“ hervor, die vom 23.-25. Mai 2013 in
Mainz stattfand. Thr Anlass war — im Rahmen der Veranstaltungen
zur Erinnerung an das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965) —
das 50-jahrige Jubilium der Dogmatischen Konstitution Dei verbum
tiber die gottliche Offenbarung. Veranstaltet von der Akademie des
Bistums Mainz, Erbacher Hof, in Zusammenarbeit mit der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Johannes Gutenberg-Universitit
Mainz, sollte sie im Blick zuriick auf die grundlegenden Anliegen
der Offenbarungskonstitution die Stellung der und den Umgang
mit der Bibel in der katholischen Theologie heute bedenken, um so
Impulse fiir den angemessenen Umgang mit der Heiligen Schrift in
Theologie und Kirche zu geben. Der nun aus dieser Tagung entstan-
dene Band, der zum eigentlichen Jubilium der Konstitution, am 18.
November 2015, vorliegt, wird hoffentlich interessierte Leser(innen)
finden.

Die Herausgeber danken Thomas Soding und Peter Hiinermann
ganz herzlich fir die Aufnahme dieses Tagungsbandes in die Reihe
Quaestiones Disputatae. Unser Dank geht an Frau Dr. theol. Claudia
Sticher, Persoénliche Referentin des Bischofs von Mainz, die als Alt-
testamentlerin die Vorbereitung der Drucklegung mit grofler Kom-
petenz begleitete. Der Verlag Herder forderte die Veroffentlichung
durch Herrn Clemens Carl in gewohnt solider Weise. Nicht zuletzt
mochten wir auch noch einmal den Kooperationspartnern an der
Kath.-Theologischen Fakultit der Universitit Mainz, den Professo-
ren Leonhard Hell, Thomas Hieke und Konrad Huber sowie Prof.
Dr. Peter Reifenberg, dem Direktor der Akademie des Bistums
Mainz, fur die vielseitige Unterstiitzung in der Vorbereitung und
der Durchfithrung der Mainzer Tagung danken.

Norbert Lohfink S] nahm an der Tagung im Mai 2013 teil und
lief} an einem Abend mit seinen personlichen Erinnerungen an die
Zeit unmittelbar vor dem Beginn des Konzils die Auseinanderset-
zungen um den angemessenen methodischen Zugang zur Bibel und



10 Vorwort

um das vorbereitete Schema der Offenbarungskonstitution fiir die
Anwesenden lebendig werden. Zahlreiche Bezugnahmen vor allem
in den bibelwissenschaftlichen Beitrigen dieses Bands auf Veroffent-
lichungen Norbert Lohfinks zeigen, wie sehr er seit dieser Zeit die
Exegese und die katholische Theologie bereichert hat. Thm sei dieser
Band anlésslich seines 85. Geburtstags, den er kurz nach der Tagung
feiern durfte, herzlich gewidmet.

Mainz, 15. September 2014
Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz
Ralf Rothenbusch



11

Einfiihrung der Herausgeber

Im Vorwort zu diesem Band wurden Zeit, Ort und Kontext der Ver-
anstaltung schon genauer beschrieben. Sie reiht sich ein in eine Serie
laufender Tagungen iiber die Texte des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils, die vor fiinf Jahrzehnten beraten und verabschiedet wurden.
Der zentrale Text tiber die gottliche Offenbarung Dei verbum, der
unter den Konzilstexten insgesamt etwas stiefmiitterlich behandelt
wurde und wird, obwohl er einen hohen Rang hat, verdiente auch
auf dieser Ebene eine erneute und vertiefte Zuwendung.

Die Gehalte von Dei verbum betreffen gewiss zundchst und be-
sonders die Bibelwissenschaften. Aber ein solcher theologischer
Grundlagentext bezieht sich nicht nur auf einzelne Disziplinen, son-
dern iiberhaupt auf das Verstdndnis der Fundamente von Theologie
und Kirche. So erklirt sich auch der Titel des Textes als einer ,,Dog-
matischen Konstitution tiber die gottliche Offenbarung®. Die Main-
zer Tagung hat sich in Planung und Durchfithrung um die Einheit
und Vielfalt der kirchlichen und theologischen Dimensionen des
»Wortes Gottes® bemiiht. Darum standen auch Folgerungen z. B.
fiir die Liturgie bzw. Liturgiewissenschaft auf dem Programm.

Der Ausgangspunkt eines solchen Grundtextes ist nicht selbstver-
stindlich. Man muss sich manches hilfreiche oder hinderliche Vor-
verstindnis erst klarmachen. Dabei ist es eine Hilfe, an die zwar ver-
bindliche, aber stets offene Struktur auch lehramtlicher Aussagen zu
erinnern, wie es der ehemalige Apostolische Nuntius in Berlin, Erz-
bischof Dr. Jean-Claude Périsset, in einer kleinen Besinnung tiber
das ,unvollendete Konzil“ eingangs versucht hat.

Fur das Verstindnis eines solchen komplexen Textes und vieler
einzelwissenschaftlicher Ausfithrungen zu den Konzilsaussagen
schien es uns nititzlich und fruchtbar zu sein, am Anfang der Ta-
gung und nun dieses Buches durch eine umfassende Hinfithrung
gleichsam den Vorhang auf das Ganze hin zu offnen: Ausgangs-
punkt und Voraussetzungen, Werden des endgiiltigen Textes, Stu-
fen seiner Entwicklung, Aufbau und Strukturanalyse, theologische
Knotenpunkte und durchlaufende Perspektiven, Bezug zur Oku-
mene (Lehmann).



12 Einfiihrung der Herausgeber

Durch eine ungeschichtliche Betrachtung, nicht zuletzt von Sei-
ten der nachreformatorischen Dogmatik, ist im Blick auf das Ver-
hiltnis Schrift — Tradition — Lehramt — Kirche vieles problematisch
zugespitzt und fixiert worden. Dies erweist sich auch durch eine
sorgfiltige begriffs- und theologiegeschichtliche Analyse des vieldeu-
tig gebrauchten Begriffs ,,Quelle (Walter).

Dei verbum hat den Weg frei gemacht zu einem erweiterten und
zugleich vertieften Umgang mit allen konstitutiven Determinanten
im Verhiltnis von Schrift und Tradition mit ihren Implikationen.
So kann heute auch die Bibel mit Hilfe gegenwirtiger Denkmodelle
(hier der Systemtheorie) viel stirker, z. B. in ihrem vielfiltigen Zu-
sammenspiel von Leser (Subjekt) und Text, selbst als ,Akteur er-
scheinen (Reis/Ruster). Dabei wird auch ein neuer Weg frei fiir die
folgenden bibelwissenschaftlichen Studien.

»Da Gott in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Men-
schenart gesprochen hat, muf der Schrifterklirer, um zu erfassen,
was Gott uns mitteilen wollte, sorgfiltig erforschen, was die heiligen
Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigten und was Gott mit ih-
ren Worten kundtun wollte.“ (DV 12) Fiinfzig Jahre nach Dei ver-
bum steht die Biblische Exegese in der Katholischen Theologie vor
offenen Fragen. Erst jiingst hat L. Schwienhorst-Schonberger seine
Einschitzung formuliert, der zufolge eine Klirung des Verhiltnisses
von historisch-kritischer und kanonischer Exegese in der nichsten
Zeit zu den vorrangigsten Aufgaben der Exegese gehoren wird'. Bei-
de Ausrichtungen der Bibelwissenschaft berufen sich auf die Offen-
barungskonstitution des Konzils. Sie gilt sowohl den Vertretern der
historisch-kritischen Exegese als endgiiltige und vollstindige Aner-
kennung ihrer Methode in der Katholischen Theologie, als auch
den Vertretern der kanonischen Exegese als Aufforderung zu einer
theologischen Schriftauslegung im Rahmen des Kanons der einen
Bibel. Natirlich ist das stark vereinfachend. Weder gibt es die his-
torisch-kritische Methode noch die kanonische Exegese. Die Akzente
liegen bei fast jeder Exegetin, jedem Exegeten etwas anders. Und wie
in der historisch-kritischen Exegese langst literaturwissenschaftliche
Untersuchungsmethoden ihren Platz gefunden haben und die syn-

' L. Schwienhorst-Schinberger, Zwei antagonistische Modelle der Schriftausle-
gung in Dei Verbum?, in: J.H. Tiick (Hrsg.), Erinnerung an die Zukunft. Das
Zweite Vatikanische Konzil, Freiburg i. Br. 2012, 429—441, 438.



Einflihrung der Herausgeber 13

chrone Endtextexegese zentrale Bedeutung bekommen hat, begeg-
nen in der kanonischen Exegese unterschiedliche Ausrichtungen,
die der geschichtlichen Dimension der Texte mehr oder weniger
Raum und Relevanz einrdumen. Beide Zuginge stehen sich dabei
zum Teil ausgesprochen kritisch gegeniiber. Auch was das Verhiltnis
dieser beiden Richtungen zueinander angeht, gibt es keine Ein-
miitigkeit. Gilt fir die meisten historisch-kritisch arbeitenden Exe-
get(inn)en die Frage nach dem historischen Wortsinn als grund-
legend, dem alle weiteren Sinndimensionen des Textes bzw. der HI.
Schrift anzuschlieflen sind, will etwa Schwienhorst-Schonberger die
historisch-kritische Exegese in das Modell der traditionellen kirchli-
chen Bibelhermeneutik integrieren®, wihrend andere das ,histori-
sche® und das ,kanonische Paradigma in der Exegese® mehr oder
weniger unverbunden nebeneinander stellen’. Letztlich geht es dabei
auch um die Bedeutung und Relevanz der Geschichte iiberhaupt fur
die Offenbarung. Diese Auseinandersetzungen spiegeln sich in den
Beitrdgen dieses Bands wider, natiirlich nicht in allen ihren Akzen-
tuierungen, aber aus unterschiedlichen Perspektiven (Wohlmuth,
Frevel, Schwienhorst-Schinberger, Hieke, Strotmann, Rothenbusch).
In besonderer Weise ist das in den beiden Beitrigen von Christian
Frevel und Ludger Schwienhorst-Schonberger der Fall, die sich un-
mittelbar aufeinander beziehen. Das war in der Tagungsplanung ur-
spriinglich nicht so angelegt, hat sich vielmehr in der Diskussion der
Tagung so ergeben und zeigt sich jetzt in ihren Beitragen.

Der Kirche gelten ,die Biicher des Alten wie des Neuen Testa-
ments in ihrer Ganzheit mit allen ihren Teilen als heilig und kano-
nisch® (DV 11). Der ganze Kanon, die eine Bibel als grundlegender
Interpretationsrahmen der HI. Schrift ist in jingerer Zeit mit der ka-
nonischen Exegese wieder verstirkt in das Bewusstsein der Bibelwis-
senschaft und der Theologie getreten. Gegeniiber der traditionellen
Sicht des Alten Testaments als Vorbereitung auf Christus und das
Neue Testament, wie sie die Offenbarungskonstitution noch vertritt
(DV Kap. 1V), ist insbesondere die Bestimmung des Verhiltnisses
von Altem und Neuem Testament zueinander und der Eigenwert

* Vgl. seinen Beitrag in diesem Band.

* Vgl. E. Ballhorn, Das historische und das kanonische Paradigma in der Exegese.
Ein Essay, in: ders./G. Steins (Hrsg.), Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Me-
thodenreflexionen und Beispielexegesen, Stuttgart 2007, 30.



14 Einfiihrung der Herausgeber

des Alten Testaments eine wichtige und in jiingerer Zeit vieldis-
kutierte Frage (Huber, Oeming). Das hat auch Bedeutung fir den
christlich-jiidischen Dialog. Zwei Beitrige widmen sich jiidischer Bi-
belauslegung und ihrem Verhiltnis zur christlichen (Liss, Oeming).

»Die Kirche hat die Heiligen Schriften immer verehrt wie den
Herrenleib selbst“ (DV 21). Die Bibel ist nicht nur das Fundament
der Theologie, sie ist auch im Leben der Kirche von zentraler Bedeu-
tung: In der Liturgie wird sie als Wort Gottes weitergegeben und in
Ubersetzungen allen zuginglich gemacht. Auch diese Aspekte finden
in diesem Band ihren Niederschlag (Schenker, Hell, Franz).



15

Das unvollendete Konzil

Die bleibende Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils
flir die Katholische Kirche

Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

Im Rahmen des Symposions tiber die dogmatische Konstitution Dei
Verbum des I1. Vatikanischen Konzils mag der Titel meiner Darle-
gungen iber ,das unvollendete Konzil“, dem aber trotzdem eine
»bleibende Bedeutung fiir die Katholische Kirche“ beigemessen
wird, etwas erratisch erscheinen — wie ein Meteor am blauen Him-
mel ein wanderndes Licht kurz leuchten lisst, aber ohne eine blei-
bende Wirkung zu erzielen.

Wir wissen wohl, dass das Wort Gottes, der menschgewordene
Sohn, ,derselbe ist, gestern, heute und in Ewigkeit* (Hebr 13,8)
und dass die Bedeutung der Verkiindigung des Glaubens grundsitz-
lich dber die Jahrhunderte dieselbe ist — und das gilt auch fiir die
Theologie. Wie die Theologie als fides quaerens intellectum, so ist
ein Konzil — wie das II. Vatikanum — ein Mittel, die Offenbarung
besser zu verstehen, so dass die Kirche ihre Sendung zur Erlosung
der Welt im Namen Jesu Christi mit Mitteln, die der jeweiligen Zeit
angepasst sind, in je neuer Weise leisten und fortfithren kann.

Eine Bemerkung der Vertreterin der anglikanischen Gemein-
schaft bei einem informellen Treffen von sechzehn groflen christli-
chen Gemeinschaften im Jahre 1998, bei dem es darum ging, tiber
mogliche neue Wege des okumenischen Dialogs nachzudenken, hat
mich die Bedeutung des II. Vatikanums fiir die Katholische Kirche
als tatsichliches ,aggiornamento® verstehen lassen. Es war wihrend
des Abendessens, im Gesprich ging es um die Verantwortung der
Kirchen fiir die Welt. Auf einmal sagte sie zu mir: ,,Sie Katholiken
koénnen Gott danken fiir das II. Vatikanische Konzil, das Thnen ein
unserer heutigen Gesellschaft angepasstes Mittel gibt, Thre Mission
zu erfiillen. Wir Anglikaner sind immer noch an unser ,Prayerbook
gebunden. Sofort kam der Vertreter des Lutherischen Weltbundes
und sagte: ,Und wir an die Confessio Augustana®. So verstanden,
ist das II. Vatikanum nicht nur ein Geschenk und eine Gnade, son-



16 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

dern seine Kenntnis auch mit der Verantwortung verbunden, seine
Auferungen — Konstitutionen, Dekrete und Erklirungen — uns an-
zueignen, damit wir einen besseren, vertieften Zugang zum Wort
Gottes in der Bibel finden, so dass wir gut geriistet sind, um — wie
es im Ersten Petrusbrief heif$t — ,,allezeit bereit (zu sein), jedem Rede
und Antwort zu stehen, der euch nach der Hoffnung fragt, die euch
erfullt (1 Petr 3,15).

1. Die Kombination der Begriffe ,unvollendetes Konzil“ und ,, blei-
bende Bedeutung* entspricht dem Prinzip Ecclesia semper reformanda.
Die Kirche ist etwas Lebendiges, weil sie ,das von der Einheit des Va-
ters und des Sohnes und des Heiligen Geistes her geeinte Volk® ist
(Lumen Gentium 4; vgl. Cyprian, De oratione dominica 23). Das
heifdt: Die Kirche verwirklicht sich als Kirche, wenn sie ihre Beziehun-
gen zu Gott — von dem sie herkommt — und zwischen ihren Gliedern
stindig mit Liebe vollzieht, weil eben ,,Gott Liebe ist“ (1 Joh 4,8.16).
Liebe ist wie das Feuer, das so lange existiert, wie es sich hingibt. Wie
die drei Personen in Gott stindig ihre Beziehungen vollziehen, so ist
es mit der Kirche: Indem sie stets auf Gott ausgerichtet ist, bekommt
sie von Gott her ihr Leben und gibt es ihren Gliedern in diesem admi-
rabile commercium weiter und nimmt sie selber mit.

2. Einen zweiten Aspekt des ,,Unvollendeten und ,,Bleibenden*
sehe ich in dem Vergleich des II. Vatikanums mit dem Wachstum
der Theologie in der Geschichte. Die Konzilien — nicht nur die 21
als ,6kumenisch“ anerkannten — sind Momente der Vertiefung und
der Annahme der gleichen Verkiindigung. Das Wort Gottes in seiner
ganzen Breite und Tiefe wird immer neu betrachtet, beleuchtet und
gedeutet, so dass der Glaubige, das Volk Gottes, es immer besser ver-
stehen, annehmen und verwirklichen kann. Ein grofles Werk des
spanischen Dominikaners Marin-Sola, La evolucién homogénea del
dégma catélico, hat in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhun-
derts gezeigt, wie die Theologie selbst zugleich unvollendet und
gleich ist. Die Nr. 24 der Konstitution Dei Verbum sagt dazu: ,,Die
heilige Theologie ruht auf dem geschriebenen Wort Gottes, zusam-
men mit der Heiligen Uberlieferung, wie auf einem bleibenden Fun-
dament. In ihm gewinnt sie sichere Kraft und verjiingt sich stindig,
wenn sie alle im Geheimnis Christi beschlossene Wahrheit im Licht
des Glaubens durchforscht.“

Ist dieser Satz nicht eine vorziigliche Deutung des Bildwortes Jesu
am Schluss der Gleichnisrede des Matthdusevangeliums, wo es heif3t:



Das unvollendete Konzil 17

»Jeder Schriftgelehrte also, der ein Jiinger des Himmelreiches gewor-
den ist, gleicht einem Hausherrn, der aus seinem reichen Vorrat
Neues und Altes hervorholt® (Mt 13,52)? Ja, nova et vetera aus dem
einen und stindigen Schatz des Glaubens hervorzuholen, ist die
Aufgabe der Theologie, das macht die Aufgabe des Lehramtes aus —
und also den Dienst jedes Konzils, wie eben auch des II. Vatikanums.
Auf dem Fundament der beiden Glaubensbekenntnisse von Nizia
(325) und Konstantinopel (381), in denen die Glaubenslehre der
Kirche iiber die Dreifaltigkeit bekriftigt und vertieft wurde, hat das
Konzil von Ephesus (431) die Einheit der Person des Gottessohnes
in zwei Naturen bekriftigt — gegen die Theorie des Nestorius' —,
das Konzil von Chalkedon (451) hat die Auseinandersetzungen
iiber die Beziehung zwischen den beiden Naturen in Christus — zu
einem nicht geringen Teil ein Streit auf dem Hintergrund unter-
schiedlicher Terminologien — zu Ende gebracht’.

3. Das II. Vatikanische Konzil, das Papst Johannes XXIIIL. zum ,ag-
giornamento“ der Kirche einberufen hat, wurde erst von Papst Paul
V1. als ,Pastoralkonzil“ bezeichnet — und zwar in der Generalaudienz
am 15. Juli 1970. Als er tber die falsche Verwendung der Konzils-
dokumente sprach, sagte er, man solle sich damit beschiftigen, ,,ob
das Erbe des Konzils nur etwas Bestehendes ist oder auch ein Entwick-
lungsprozess®, fiir den es dann notwendig sei, eine Lehraussage zu
entwickeln und auszuprobieren in einer folgerichtigen Fruchtbarkeit.
Wenn die Dokumente des II. Vatikanischen Konzils im Wesentlichen
in diesem Sinne zu bewerten sind, kann man es als Pastoralkonzil be-
zeichnen, da es auf die Aktion, das Handeln ausgerichtet ist (vgl.
Papst Paul VL., Generalaudienz am 15. Juli 1970).

Bemerkenswert ist, dass Papst Johannes XXIII. bei der Ankiindi-
gung des II. Vatikanischen Konzils das Wort ,aggiornamento nur
einmal verwendet — und das nicht in Anwendung auf das Konzil,
sondern auf den Kodex des Kanonischen Rechts, der vom Konzil
her zu erneuern sei. Gleichermaflen wird des Zweite Vatikanum
von Papst Paul VI. nur einmal als ,,Pastoralkonzil bezeichnet, wih-
rend diese Formulierung in Ansprachen von Papst Johannes Paul II.
mehrfach vorkommt. Interessant ist in dieser Beziehung seine An-

' Vgl. H.R. Drobner, Lehrbuch der Patrologie, Frankfurt a.M. u.a. 3011,
429-437.
2 Vgl. ebd., 448 —450.



18 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

sprache an die Bischofe der Vereinigten Staaten in Chicago am 5.
Oktober 1979, in der er sagte: ,,Bei der Untersuchung der Zeichen
der Zeit hat Johannes XXIII. bemerkt, dass das, was notig war, ein
Konzil war, das seiner Natur nach pastoral ist, ein Konzil, das die
grofle Hirtenliebe und die Sorge Jesu Christi, des Guten Hirten, fur
sein Volk widerspiegelt“ (Chicago am 5. Oktober 1979).

Mir scheint, diese Erklarung gibt uns eine qualifizierte Erklirung
iiber den Terminus ,,Pastoralkonzil®, der leider in vielen Ansprachen
iiber das Zweite Vatikanum ,la torte a la créeme®, das ,,Sahnehiub-
chen®, geworden ist, ohne dass seine urspriingliche Bedeutung be-
tont oder mindestens erwihnt wird. Wie Papst Paul VI. sagte, ist
der Terminus ,pastoral“ dem Terminus ,dogmatisch® nicht ent-
gegengesetzt, vielmehr ist er ein geeignetes Mittel, die Lehre der Kir-
che in das Leben zu tiberfithren. Deshalb wurde schon bei Papst Jo-
hannes XXIII. das Wort ,aggiornamento“ besonders — und sogar
ausschliellich — mit Blick auf den Kodex des Kanonischen Rechts
angewandt, weil die Gesetze viele Normen fiir das Handeln enthal-
ten, so dass die Reihenfolge gilt: Glaube — Dogmatik — Recht — Seel-
sorge. Das Recht ist also die vorletzte Stufe des Handelns der Kirche,
als Werk des Guten Hirten.

Das ,fortwdahrende” Zweite Vatikanum

Da das Zweite Vatikanische Konzil seinem Hauptmerkmal nach
»pastoral“ ist, gehort zu seinem Erbe — wie in der schon erwidhnten
Ansprache von Papst Paul VI. ausdriicklich formuliert — die Ver-
antwortung, ,seine Lehraussage zu entwickeln und auszuprobieren
in einer folgerichtigen Fruchtbarkeit® (Generalaudienz, 15. Juli
1970).

Wir denken heute an zwei Hauptwerke im Dienst der Kirche, den
Kodex des Kanonischen Rechts (1983) und den Katechismus der Ka-
tholischen Kirche (1992), die beide als ,,letzte Dokumente des Zwei-
ten Vatikanums® bezeichnet wurden — der Kodex sogar durch Papst
Johannes Paul II. in einer Ansprache vor der Rota Romana (26. Ja-
nuar 1984) wie auch in dem Apostolischen Schreiben Redemptionis
donum (Nr. 2) vom 25. Mirz 1984. Die Apostolischen Konstitutio-
nen zu beiden Werken beweisen hinreichend, wie sie als Friichte des
Zweiten Vatikanischen Konzils entstanden sind.



Das unvollendete Konzil 19

Diese ,,postkonziliaren® Gipfelpunkte sollen uns aber nicht ver-
gessen lassen, wie die Kirche in Treue zum Konzil sich wirklich er-
neuert hat in den drei Bereichen ihrer Sendung: im Lehramt, im li-
turgischen Amt und im Dienstamt. Ich brauche Thnen nicht zu
sagen, dass diese drei Bereiche eng miteinander verbunden sind.
Ich mochte aber in jedem Bereich einige Hauptelemente unterstrei-
chen, um die ,bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanums® fest-
zustellen.

1. Im Dienstamt sehe ich die Hauptkraft fiir die Verwirklichung
der Richtlinien des Konzils, in der Rechtsprechung das Motu Pro-
prio Ecclesiae suae (6. August 1966), das ausdriicklich neue Normen
fiir die Seelsorge in den Divzesen enthilt, deren Quellen die Dekrete
Christus Dominus und Presbyterorum ordinis sind. Fur das Ordens-
leben ist es das Dekret Perfectae caritatis, fiir die Evangelisierung
das Dekret Ad gentes.

Die Bischofssynode, die durch Papst Paul VI. durch das Apostoli-
sche Schreiben Apostolica sollicitudo vom 15. September 1965, d. h.
vor der Schlusssitzung des Zweiten Vatikanums, errichtet wurde, ist
ein Werkzeug der wiederbelebten Kollegialitit der Bischofe, weil der
Papst als Oberhirte der Universalkirche zu der Entscheidung gekom-
men ist, ,einen besonderen Rat der geistlichen Oberhirten fiir dau-
ernd zu errichten, und zwar in der Absicht, dass auch nach Ab-
schluss des Konzils dem christlichen Volk weiterhin jene Fille an
Wohltat und Segen zustrome, die zur Konzilszeit aus unserer engen
Verbindung mit den Bischofen gliicklich erfahren wurde.

Kann man etwas Besseres als die Bischofssynode erfinden, um
»die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanums fiir die Katho-
lische Kirche“, wie es bei Papst Paul VI. erldutert wird, zu unter-
streichen? Die Bischofssynode hat gerade ihre 13. Ordentliche Ge-
neralversammlung gehabt (7.-26. Oktober 2012) und die
»Neuevangelisierung fiir die Weitergabe des christlichen Glaubens*
behandelt. Es folgt dann nach einigen Monaten das Nachsynodale
Apostolische Schreiben, in dem der Papst die Hauptbeitrige der
Synodenviter verarbeitet. Die Entwicklung der Synode in ihrer Ar-
beit und Gestaltung entspricht dem Grundsatz Ecclesia semper re-
formanda.

2. Im Lehramt haben wir immer mehr Dokumente zur Ver-
fiigung, die mit der Verantwortung des Papstes und der Bischofe zu
tun haben, in der Nachfolge der Apostel ,Zeugen® Christi (vgl. Apg



20 Jean-Claude Périsset, Apostolischer Nuntius in Deutschland

1,8) zu sein, um ,alle Volker zu Jiingern“ zu machen, alles zu halten,
was er ihnen aufgetragen hat (vgl. Mt 28,20). Nicht nur Enzykliken
und Erklirungen von Bischofskonferenzen beleuchten heute die
Lehre Christi in den vielfiltigen Bereichen des menschlichen Lebens.
Wir konnen dariiber hinaus in den meisten Lehraussagen feststellen,
wie immer 6fter und grundsitzlich nicht nur Zitate, sondern auch
Elemente der Dokumente des Zweiten Vatikanums gebraucht wer-
den. Das Jubildum des Konzils mit so vielen Veranstaltungen — wie
der unsrigen — ist ein vortreffliches Mittel und ein auserwihltes
Zeugnis dafiir, dass das Zweite Vatikanische Konzil eine bleibende
Bedeutung hat, nicht in sich geschlossen, sondern offen fiir neue Be-
reiche und neue Herausforderungen.

3. Im liturgischen Amt brauche ich nicht in die Einzelheiten zu
gehen. Es gentigt, ein Erlebnis an der Pipstlichen Akademie, an der
ich damals studierte, zu erwdhnen, das mit der Liturgie zu tun hat.
Im Rahmen einer Reihe von Besuchen aus den romischen Dikas-
terien, die uns ,Lehrlinge der pépstlichen Diplomatie mit den Ge-
heimnissen und der Verantwortung der romischen Kurie vertraut
machen sollten, war die Haupttriebfeder der Liturgiereform, Erz-
bischof Annibale Bugnini, der in jener Zeit Sekretir der Kongregati-
on fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung war, bei uns
zu Gast. Er hatte betont, die Liturgiereform sei heutzutage notig,
weil die Kirche lebendig sei und ihre Mission — auch die
sakramentale — nach den Bediirfnissen des Gottesvolkes ausiiben
solle. Mehrmals verwendete er die Formel: ,,Die Liturgie, besonders
die Messfeier, ist kein Museum, sondern etwas Lebendiges.

Ein Kommilitone sagte bei dem folgenden Gesprach — sicher im
Scherz und zugleich voll von gesunder Weisheit —, um seine Schluss-
folgerung durch einen so bedeutenden Promotor bestitigen zu las-
sen: ,Wenn ich Sie richtig verstanden habe, sehr verehrte Exzellenz,
ist die Liturgie kein Museum. — ,Ja richtig, gerade so“, entgegnete
Erzbischof Bugnini. Und mein Kommilitone fuhr fort: ,Ja, es
scheint mir aber, dass die Reform die Liturgie zu einer Bibliothek
umgewandelt hat.“ Und das erweckte frohlichen Beifall.

Wenn man also von vor- oder nachkonziliarer Haltung, Einrich-
tung oder Lehre usw. spricht, sollte man darauf achten, ob wir die
Kirche als etwas Lebendiges vor Augen haben, also als ecclesia refor-
manda, die mit der Welt wichst, als ein immer vollstindigeres Werk
Gottes, als immer schonere Braut des Lammes, als das vollkom-



Das unvollendete Konzil 21

menste Werk des Heiligen Geistes (vgl. Offb 21,9-27; Gaudium et
spes, Nr. 39).

Dazu dient die Konzilskonstitution Dei Verbum, die uns wie ein
Navigator in der Kirche und durch die Kirche den Weg Gottes auf
Erden zeigt. Der Schatz der Offenbarung soll die Herzen der Men-
schen mehr und voller erftllen. Fir das geistliche Leben darf man
neuen Antrieb erhoffen aus der gesteigerten Verehrung des Wortes
Gottes, welches ,bleibt in Ewigkeit* (Jes 40,8; vgl. 1 Petr 1,23-25,
Dei Verbum, Nr. 26). Fiir uns alle ist es ein Schatz, aus dem wir Neu-
es und Altes hervorholen (vgl. Mt 13,51).






Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung






25

Dei Verbum - Gottes Wort - eine Botschaft des Heils
fiir die ganze Welt

Erste Einfiihrung in die Dogmatische Konstitution {iber die
gottliche Offenbarung des Zweiten Vatikanischen Konzils

Karl Kardinal Lehmann, Bischof von Mainz

1. Ein Blick zuriick nach vorn

Die Texte des Konzils sind recht verschieden, in ihrer Verbindlich-
keit, in ihrer Begrifflichkeit, in ihrem sprachlichen Stil und in ihrer
literarischen Gattung. Sie kommen auch manchmal einfach, ja ein-
faltig daher und sind zugleich vielschichtig. Sie sind damit auch in
mancher Hinsicht offen fiir unbewusste, manchmal auch schlitz-
ohrige Deutungen. Sie sind gelegentlich auch Kompromisse, auf
jeden Fall tragen sie Konsenscharakter, das besondere Proprium ge-
rade von Konzilstexten.

Dies gilt in mancher Hinsicht auch ftr den Text, den wir uns jetzt
vorgenommen haben, namlich die Dogmatische Konstitution iiber die
gottliche Offenbarung, nach den Anfangsworten Dei Verbum genannt.
Mit der Liturgiekonstitution, der Dogmatischen Konstitution tiber die
Kirche (Lumen gentium) und der Pastoralkonstitution tiber die Kirche
in der Welt von heute (Gaudium et spes) gehort die Offenbarungskon-
stitution, wie wir sie auch abgekiirzt nennen, zu den vier Sdulen, die
die insgesamt 16 Verlautbarungen des Konzils stiitzen und tragen.
Man sieht es gut auf der Briefmarke der Bundespost zum Konzilsjubi-
lium, wo diese vier Konstitutionen — die anderen Texte sind ,,Dekrete
und ,,Erklarungen® — wie in einem Kreuz das Hauptgertist fiir alle an-
deren Aussagen bilden. Dennoch hat es Dei Verbum immer noch
schwer, obgleich der Text eine so wichtige Aufgabe stellt: In ihm be-
sinnt sich die Kirche neu darauf, dass sie aus dem Wort Gottes stammt
und lebt; deshalb findet der Konzilstext auch neue Worte tiber die Hei-
lige Schrift, die der Kirche als Wort Gottes bleibend anvertraut ist.'

! Ich verzichte in diesem Beitrag auf umfangreiche Nachweise. Eine gewisse Aus-
nahme bildet Abschnitt IV. des Beitrags. Ich verweise dafiir auf drei groflere



26 Karl Kardinal Lehmann

Dei Verbum hat eine lange, die ganze Dauer des Konzils von der
Vorbereitungszeit bis in die letzten Wochen vor dem Abschluss sich
durchziehende Geschichte. Diese beginnt bald nach dem Start des
Konzils am 14. November 1962 und endet am 18. November 1965,
also wenige Wochen vor dem Abschluss des Konzils am 8. Dezember
1965. Die lange Zeit des Beratens und des Sichverstindigens mit vielen
Abidnderungsvorschligen in fiinf Fassungen ging schliefllich mit einem
herausragend guten Abstimmungsergebnis zu Ende: 2.344 Ja-Stimmen
gegen 6 Nein-Stimmen ohne Enthaltungen. Angesichts des zum Teil
heftigen Streits ist es wirklich ein erstaunlicher Beleg dafiir, wie frucht-
bar das gemeinsame Ringen um einen einheitlichen Text war und wie
sehr sich vor allem namhafte Theologen mit vielen Bischofen am Zu-
standekommen einer gemeinsamen Aussage abgemiiht haben.

Wie kam es iiberhaupt zu diesem Text? Gewohnlich werden drei
Motive daftir genannt:

1) Schon seit dem 19. Jahrhundert hat man immer wieder um
das Verstiindnis von Tradition/Uberlieferung gerungen, die neben

Beitriige von mir: Schrift — Uberlieferung — Kirche, in: Communio 34 (2005)
559-571; Norma normans non normata? Bibel im Begriindungszusammenhang
von Theologie und Lehramt, in: E.-J. Ortkemper/FE. Schuller (Hrsg.), Berufen, das
Wort Gottes zu verkiindigen: Die Botschaft der Bibel im Leben und in der Sen-
dung der Kirche, Stuttgart 2008, 34—47; Von der Schriftwerdung des Wortes
Gottes. Besinnung rund um das Wort Tradition, in: W. Eisele/Chr. Schaefer/H.-
U. Weidemann (Hrsg.), Aneignung durch Transformation. Festschrift fur
M. Theobald (Herders Biblische Studien 74), Freiburg i. Br. 2013, 509-523. Aus
der neueren Literatur ist nachzutragen: J.-H. Tiick (Hrsg.), Erinnerung an die
Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, Freiburg i. Br. 2012, Teil IV: Offen-
barung, Schrift und Tradition, 423-490 (Beitrige von T. S6ding, L. Schwien-
horst-Schonberger, R. Kiithschelm, J. Reikerstorfer); T. Hieke, Dei Verbum und
biblische Auslegung, in: D. Ansorge (Hrsg.), Das Zweite Vatikanische Konzil,
Miinster 2013, 52-75, vgl. auch A. Wucherpfennig SJ, in: ebd., 76-102 (Lit.); H.-
J. Pottmeyer, Die Dogmatische Konstitution Dei Verbum tiber die gottliche Offen-
barung, in: A.U. Miiller, Aggiornamento in Miinster, Miinster 2014, 74-90;
R. Miggelbrink, 50 Jahre nach dem Konzil, Paderborn 2012. Generell zum Konzil
vgl. Ph. J. Roy (Hrsg.), Bibliographie du Concile Vatican II = Atti e documenti del
Pontificio Comitato di scienze storiche 34, Citta del Vaticano 2012; M. Quisin-
sky/P. Walter (Hrsg.), Personenlexikon zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Frei-
burg i. Br. 2012. Zum Text von DV vgl. die Sammlung der Textfassungen mit den
Relationes, den Reden und Modi der Konzilsviter von F. Gil Hellin (Hrsg.), Con-
stitutio Dogmatica De Divina Revelatione Dei Verbum = Pontificium Athenaeum
Romanum Sanctae Crucis, Citta del Vaticano 1993.



Dei Verbum - Gottes Wort - eine Botschaft des Heils fiir die ganze Welt 27

der HI. Schrift als Quelle der Offenbarung genannt wurde. Von
evangelischer Seite wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass
die Schrift allein (,,sola scriptura®) alles zum Heil Notwendige sagt.
So war es erforderlich, dass man das Verhiltnis zwischen der auch
auf katholischer Seite immer stirker geschdtzten Heiligen Schrift
und einer lebendigen Uberlieferung, die zur Kirche gehort, genauer
bedenkt. Es gab damals einen heftigen Streit zwischen der sogenann-
ten ,konservativen Gruppe“ und den stirker gewordenen ,,Progres-
siven um die These des Tiibinger Theologen J. R. Geiselmann tiber
das Verhiltnis der HI. Schrift zur Tradition, besonders im Blick auf
die Auslegung des Konzils von Trient. Dies kann uns aber hier im
Einzelnen weniger beschiftigen.?

2) Die sogenannte historisch-kritische Methode hatte in der Aus-
legung der HI. Schrift immer mehr eine fithrende Rolle gespielt,
aber eben durch die damit gegebene Spannung zur kirchlichen
Uberlieferung zu vielen Zerwiirfnissen gefiihrt. Dies gilt bis in das
Konzil hinein, als zwei namhafte Professoren der Exegese im Papst-
lichen Bibelinstitut in Rom ein Lehrverbot erhielten, was zu erheb-
lichen Konflikten fithrte: P. St. Lyonnet S] und P. Max Zerwick SJ;
beide waren meine Lehrer. Niemand konnte im Ernst hilfreiche Er-
gebnisse der wissenschaftlichen Exegese leugnen, aber niemand
konnte auch die manchmal gewiss ungewollt zerstorerischen, aber
eben doch schidlichen Wirkungen einer manchmal auch oberflich-
lichen ,Kritik“ tibersehen. Diese Mafinahme war gegeniiber diesen
Exegeten absolut unbegreiflich und sollte sich auch als Bumerang er-
weisen (vgl. die Erinnerungen von Prof. P. N. Lohfink SJ, die er auch
wihrend der Mainzer Tagung wachrief, vgl. oben S. 9f.).

* Vgl. zur Geschichte und Systematik die Studien von W. Kasper, Die Lehre von
der Tradition in der Romischen Schule = Gesammelte Schriften 1, Freiburg i. Br.
2011, bes. 1319, vgl. auch ders., Gesammelte Schriften 14, Freiburg i. Br. 2012,
38ft., 173ff., 254ft., 261, 281f., 334, 502, 508, 550.

> Vgl. dazu N. Lohfink, Die Wahrheit der Bibel und die Geschichtlichkeit der
Evangelien. Erste Randglossen zur Dogmatischen Konstitution Dei Verbum
(Uber die gottliche Offenbarung) — verkiindet am 18. November 1965, in: Orien-
tierung 29 (1965) 254-256; ders., Uber die Irrtumslosigkeit und die Einheit der
Schrift, in: StZ 174 (1964) 161-181 = ders., Studien zur biblischen Theologie
(Stuttgarter biblische Aufsatzbinde 16), Stuttgart 1993, 13—39; ders., Katholische
Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode, Kevelaer 1966; ders., Der
weille Fleck in Dei Verbum Artikel 12 (1992), in: ders., Studien (s.o0.), 78 —96.



28 Karl Kardinal Lehmann

3) Im Lauf der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts war die prakti-
sche Bibelbewegung auch in der katholischen Christenheit erstarkt
und hat eine vertiefte und auch breite positive Grundeinstellung
zur Heiligen Schrift geschaffen. So wie die Liturgie Ergebnisse der
Liturgischen Bewegung aufnehmen konnte, hat das Konzil in Dei
Verbum auf viele Friichte der Bibelbewegung zurtickgreifen konnen.
Man konnte so vieles als spirituell reife Frucht, dhnlich wie beim
Gottesdienst, aufgreifen.

Man kann sich leicht vorstellen, dass gerade die beiden zuerst ge-
nannten Probleme eine schwierige Ausgangslage geschaffen haben.
Zwei Grundpositionen standen sich zundchst sehr unverséhnlich ge-
geniiber. Die klassisch gewordene, aber eben ,nur® neuscholastische
Theologie, die vor allem von der romischen Glaubenskongregation
unter Kardinal Ottaviani méchtig vertreten wurde, wollte vor allem
die auf die HI. Schrift und die Tradition gebaute ,,Lehre* der Kirche
stiitzen. Man ging von einer streng und eng ausgelegten ,,Historizi-
tat* der Evangelien aus und glaubte, diese durch die Hervorhebung
des gottlichen Ursprungs (Inspiration), der Irrtumslosigkeit und der
Vollmacht der kirchlichen Auslegung sichern zu kénnen. Man ging
dabei auch davon aus, dass die Tradition inhaltlich einen groéfleren
Umfang habe als die HI. Schrift. Man glaubte also an einen inhalt-
lichen Uberhang der Uberlieferung tiber die Hl. Schrift hinaus. In-
zwischen aber hatten sich die Uberzeugung vom Rang der HIL
Schrift als erste Instanz gegeniiber der Tradition (,materiale Suffi-
zienz®) und die Gewissheit der Fruchtbarkeit der wissenschaftlichen
Schriftauslegung der Moderne durchgesetzt. Im Gegensatz zu ande-
ren Themen des Konzils, die auch Sprengstoff enthielten, wie z. B.
die Liturgie oder die kumenischen Anliegen, waren aber diese Pro-
bleme noch nicht in einem vergleichbaren Reifezustand, sodass die
Diskussion mitten in einen unruhigen, noch gar nicht ausreichend
geklarten theologischen Géarungsprozess hineingeriet und sich
manchmal beinahe darin zu verstricken drohte.

2. Ein schwieriges Thema wahrend des ganzen Konzils
So erklért es sich freilich auch, dass die Beratung dieses Themas tiber

Jahre zu den heftigsten Auseinandersetzungen im Konzil fithrte.
Dies begann schon bald nach Beginn, als ein Textentwurf der Vor-



Dei Verbum - Gottes Wort - eine Botschaft des Heils fiir die ganze Welt 29

bereitungskommission ,,Uber die Quellen der Offenbarung® vor-
gelegt wurde, der auf heftigen Widerstand vor allem der mitteleuro-
péischen Bischofe und Theologen stiefl. Viele Bischofe, darunter
auch der greise Kolner Kardinal Josef Frings, beraten von dem jun-
gen Theologen Joseph Ratzinger (damals Professor in Bonn)*, er-
klarten, dass ihnen dieses Schema — so nennt man einen vorldufigen
Textentwurf — nicht zusage. Fine Abstimmung ergab eine starke,
aber verfahrensrechtlich ungeniigende Mehrheit gegen eine Fortset-
zung der heftigen Debatte. Papst Johannes XXIII. entschied sehr
mutig am 20. November 1962, dass der vorgelegte Text abgesetzt
werde und ein neuer Entwurf durch eine ,,Gemischte Kommission®
erstellt werden miisse, die unter der gemeinsamen Leitung von Kar-
dinal Alfredo Ottaviani und Kardinal Augustin Bea stand. Damit
war der Weg frei fiir eine neue Erarbeitung, die freilich etwas holpe-
rig und mithsam fortgesetzt wurde. Zugleich sahen viele in der kei-
neswegs absehbaren Entscheidung von Johannes XXIII. so etwas wie
einen Wendepunkt im ganzen Konzilsgeschehen, indem der Papst
ein mehr von konservativer Seite angefertigtes Schema absetzte und
so in der Folge die ,progressiven Krifte stirker in das Konzils-
geschehen einband, zugleich aber eine enge Kooperation der ent-
gegengesetzten Krifte erwartete und ermoglichte.

Das Vorhaben geriet jedoch nochmals in eine tiefe Krise. Der
neue Text, der im Frithjahr 1963 zur Beratung freigegeben wurde,
erschien vielen doch zu diirftig und zu karg. Er machte auch den
Eindruck, dass man vor den grofien Problemen eher resigniere. Aus-
gerechnet im Blick auf die HI. Schrift, bei der das Herz gerade auch
der katholischen Christen hitte spiirbar brennen miissen, entstand
eher der Eindruck von Verlegenheit und geradezu Ohnmacht. So
meinten viele, man solle die ganze Sache einschlafen lassen oder
eine kurze Aussage in den umfassenderen Kontext der Konstitution
tiber die Kirche einfiigen. Nun war man jedoch sehr tiberrascht, als
Paul VI. — er war am 21. Juni 1963 als Nachfolger des am 3. Juni
verstorbenen Papstes Johannes XXIII. gewahlt worden — in seiner
Schlussrede zur Zweiten Sitzungsperiode des Konzils am 4. Dezem-
ber 1963 erklirte, das Vorhaben tiber die Offenbarung gehore zu den

* Vgl. dazu M. Schlogl, Am Anfang eines groflen Weges. Joseph Ratzinger in
Bonn und Kéln = Monographische Beitrige zu den Mitteilungen, Institut Papst
Benedikt XVI., Regensburg 2014.



30 Karl Kardinal Lehmann

bleibenden Aufgaben der folgenden Dritten Sitzungsperiode. So
nahm die Theologische Kommission ihre Arbeit am Text wieder auf.
Immer ging es um das Hauptproblem, ob die HI. Schrift materiell
vollstindig sei oder ob es ein materiales Plus der Tradition tiber die
Schrift hinaus gebe. Wie hitzig und scharf die Auseinandersetzungen
waren, kann man leicht daran erkennen, dass auch die Theologische
Kommission bei aller in vielem durchaus gegebenen Gemeinsamkeit
im Blick auf den erarbeiteten Text an dieser Frage nicht weiterkam
und deshalb zwei verschiedene, ja entgegengesetzte Berichte von deut-
schen Theologen (Karl Rahner, Heribert Schauf) zulief3.

Ein kluger Berichterstatter der Mehrheitsseite, der zwar eher zur
»konservativen Gruppe zihlte, aber als Exeget Verstindnis fiir die
andere Seite aufbrachte, nimlich Erzbischof Ermenegildo Florit von
Florenz, machte schlie8lich den Vorschlag, man solle auf eine posi-
tive Bestimmung des Verhiltnisses von Schrift und Uberlieferung
hinsichtlich ihres materialen Umfangs verzichten. Die kirchliche
Lehre wiirde dadurch nicht gefihrdet. Beide Meinungen kénnten
um des Friedens und um der weiteren Forschungstitigkeit der
Theologen willen nebeneinander existieren. Papst Benedikt XVI.
sieht in dieser Rede von Erzbischof Florit, die dieser am 30. Sep-
tember 1964 dem Plenum vorgetragen hat, eines der ,wichtigsten
Ereignisse des Konzils®“. ,Ihr fundierter theologischer Gehalt, ihre
durchsichtige und klare Gedankenfiihrung, das Aufgreifen aller um-
gehenden Bedenken verfehlte nicht, den gebiihrenden Eindruck auf
die Viter hervorzurufen.” Die Prisentation des Textes durch einen
Reprisentanten der romisch-theologischen Tradition — und dies war
Erzbischof Florit — wurde eine entscheidende Hilfe, um die Zoégern-
den und Unsicheren unter den Konzilsvitern zu beruhigen. Florit
war aber auch ein ,Konservativer®, der sich durch das Konzilsereig-
nis verandern lief3.

Der weitere Beratungsgang musste noch einige Hiirden nehmen
(»Irrtumslosigkeit der HI. Schrift, Historizitit der Evangelien),
konnte aber dann auch nach Vermittlungsvorschligen von Papst
Paul VI. zu einem guten Abschluss kommen. Ein wichtiges Stiick

> J. Ratzinger, Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils = Gesammelte
Schriften, Biande 7/1-2, Freiburg i. Br. 2012, zu Florit: Band 7/2, bes. 715, 718,
725f., 728, 836, 839. Vgl. F. G. Hellin, Constitutio (s. Anm. 1), 6, 11, 37, 247,
454, 484, 703.



