
3 I 19

	
W

A
S 

IS
T 

H
EI

M
AT

?	
3.

 Q
ua

rt
al

  2
01

9�
 JO

UR
NA

L F
ÜR

 P
OL

IT
IS

CH
E 

BI
LD

UN
G

D
eu

ts
ch

la
nd

: €
 1

8,
00

, Ö
st

er
re

ic
h:

 €
 1

9,
60

, S
ch

w
ei

z:
 sF

r  
23

,8
0

Vierteljahreszeitschrift I 9. Jahrgang I Herbst 2019 I D 22350

POLITISCHE
B I L D U N G
JOURNAL FÜR POLITISCHE BILDUNG

WAS IST HEIMAT?

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



Die fünfjährige Melissa spaziert auf die Bühne und stellt sich 

Jury und Publikum vor. „Du siehst aber hübsch aus“, sagt 

Dieter Bohlen. Das Mädchen bedankt sich. Jetzt möchte Boh-

len wissen, woher Melissa denn komme. Aus Herne, antwor-

tet sie. Die Antwort scheint ihm aber nicht zu genügen. „Mama 

und Papa, wo kommt ihr her, Philippinen oder?“, lautet die 

nächste Frage. Auch die Eltern würden aus Herne kommen, 

antwortet Melissa. Eigentlich müsste es das jetzt gewesen sein, 

aber Dieter Bohlen kann nicht glauben, dass ein Mädchen, das 

für ihn nicht deutsch aussieht, einfach nur aus Herne kommt. 

Er fragt also ungelenk weiter: „Kommt ihr irgendwie, wo 

kommt ihr her, aus welchem Land, gebürtig?“ Bohlen stottert 

mittlerweile vor Ungeduld und Irritation. „Ich weiß es nicht“, 

antwortet Melissa, nun deutlich verunsichert, und das Publikum 

kriegt sich vor Lachen nicht mehr ein. „Oma und Opa oder 

so?“, bleibt Bohlen hartnäckig.

Die Szene stammt aus der RTL-Castingshow „Das Super-

talent“, die im November 2018 ausgestrahlt wurde. Malcolm 

Ohanwe, Journalist beim Bayerischen Rundfunk, hat im Früh-

jahr 2019 das Video bei Twitter geteilt und damit eine Diskus-

sion darüber ausgelöst, wie weit man mit der Fragerei tatsäch-

lich gehen sollte und ab welcher Generation die Familie denn 

nun aus Herne kommen dürfe. Der Journalist kritisierte Bohlens 

Verhalten, denn durch die Fragen werde man schon als Kind 

„fremdgemacht“. Bei vielen Menschen wird ständig und wie-

derholt nachgehakt: „Nein. Wo kommst du wirklich her?“, bis 

ggf. die gefragte Person genervt das Herkunftsland der (Groß-)

Eltern nennt. Seitdem twittern Menschen unter dem Hashtag 

#vonhier, wie beispielsweise deren Antworten in diesem Kon-

text für viele weiße Deutsche nicht befriedigend genug sind. 

Wenige Tage später nahm die ARD-Sendung „Hart aber Fair“ 

die Diskussion unter dem Titel „Heimat Deutschland – nur für 

Deutsche oder offen für alle?“ auf, was im Netz für viel Furo-

re sorgte und das Thema ein Jahr nach Gründung des „Hei-

matministeriums“ wieder in die Schlagzeilen brachte.

Dieses Phänomen nennt sich „Othering“ und ist eine Ab-

grenzungspraxis, die u. a. durch Handlungen die „Anderen“ 

in Differenz zu den „Eigenen“ konstruiert. Für Betroffene 

handelt es sich hierbei oft um eine Form von Rassismus. 

„Othering“ wird oft als „VerAnderung“ übersetzt, eine ande-

re gebräuchliche Übersetzung ist „Fremd-Machung“. Es findet 

also eine betonte Unterscheidung und Distanzierung von „den 

Anderen“ statt, sei es wegen des Geschlechts, der Religions-

zugehörigkeit, der ethnischen Zugehörigkeit, der Nationalität, 

der sozialen Stellung innerhalb einer Gesellschaft oder auch 

vermeintlicher biologischer Unterscheidungskriterien zwischen 

Menschen. Und Heimat spielt hier eine große Rolle.

Dabei haben viele Menschen in Deutschland, mit und ohne 

sog. Migrationshintergrund, ein ambivalentes Verhältnis zum 

Begriff „Heimat“. Für die einen ist es ganz klar Deutschland, für 

andere das Herkunftsland ihrer (Groß-)Eltern, und wiederum 

andere können gar nichts mit dem Begriff anfangen. Das Problem 

liegt nicht in der Frage, wo jemand herkommt. Interesse daran 

ist ganz normal, aber man muss nicht bei Erstkontakt die Le-

bensgeschichte der Großeltern des Gegenübers erfragen. Hier 

geht es oft um sehr persönliche familiäre Kontexte, die nicht 

angebracht sind für einen kurzen Smalltalk. Wer mit Nachboh-

ren aber suggeriert, dass Andere fremd sind, kann dazu beitra-

gen, dass diese sich noch weniger zugehörig fühlen. 

In diesem Kontext hat in den vergangenen Monaten ein 

Buch die Diskussionen im Land mit geprägt: „Eure Heimat ist 

unser Albtraum“, herausgegeben von Fatma Aydemir und 

Hengameh Yaghoobifarah, das das Thema aus verschiedenen 

Perspektiven beleuchtet. Heimat als Traum oder Albtraum? 

Diese Ausgabe des JOURNAL geht dem Begriff in seinen ver-

schiedenen Facetten und aus unterschiedlichen Perspektiven 

auf den Grund.

Alle Mitarbeiter/-innen der politischen Bildung sind aufgefor-

dert, vom JOURNAL als Forum für den fachlichen Diskurs Ge-

brauch zu machen. Zum kommenden Themenschwerpunkt 

sollten möglichst frühzeitig Anregungen und Vorschläge an 

die Redaktion gerichtet werden. Das Gleiche gilt für Hinweise 

auf Veranstaltungen, Initiativen, Projekte, Publikationen u. a. 

Dabei ist der kommende Redaktionsschluss der Zeitschrift 

(siehe Heftplanung) zu berücksichtigen.

Die JOURNAL-Redaktion

Benno Hafeneger, Ole Jantschek, Felix Münch (verantwortlich), 

Susanne Offen, Jette Stockhausen, Jana Trumann, Klaus Wald-

mann, Benedikt Widmaier, Alexander Wohnig

Kontakt: journal@wochenschau-verlag.de

Editorial

©
 p

ic
tu

re
 a

lli
an

ce
/B

ild
ag

en
tu

r-
on

lin
e

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



SchwerPunkt 

10	� Zur Aktualität des Heimatbegriffs

Heimat betrifft uns alle, weil die Definition des Eigenen 

zunehmend mit der Abgrenzung gegen das Fremde 

verknüpft wird, so Christian Schüle. Alle Menschen sind 

auf der Suche nach Vertrautheit und Vertrauen.

MitDenken 

	 4	� Kommunikationstechnologie als Waffe

„Tabuisierung von Hass verkennt die Emotion als Lernge-

genstand“, argumentiert Thure Alting und fordert eine 

umfassendere Thematisierung von Gefühlswelten in der 

politischen Bildung.

Inhalt
MitDenken

	 4	� Thure Alting 

„Hate Speech“ und Hass 

Annäherung an eine ambivalente Emotion

SchwerPunkt 

Meine Heimat, deine Heimat, 
unsere Heimat

10	 �Christian Schüle 

Unsere ewige Sehnsucht  

nach Geborgenheit

16	� Michael Frehse 

Wie wir mit Heimatpolitik  

Zukunft gestalten

22	� Aladin El-Mafaalani 

Der Heimatdiskurs und die paradoxen 

Verhältnisse zwischen Teilhabe und 

Diskriminierung

28	� Hilal Sezgin-Just 

Ringen um Heimat 

Eine postmigrantische Auseinandersetzung

34	 �Ole Jantschek 

Geschützte Räume, kontroverse Räume  

Politische Bildung in einer Gesellschaft der 

Diversität

ZeitZeugen

40	� Merve Kayikci 

Über alte Grenzen hinweg in ein  

geeintes Europa!

BildungsPraxis

44	� Ole Jantschek 

Diversitätsorientierte politische Bildung

	 Interreligious Peers / Train the trainer /  

	 Making Heimat goes Europe / Junge  

	 Geflüchtete als politische Bildner/-innen

SchwerPunkt 

16	� Heimat als Staatsauftrag

Michael Frehse, Leiter der Abteilung Heimat im Bundesmi-

nisterium des Innern, für Bau und Heimat, zieht ein Jahr 

nach dessen Gründung eine erste Bilanz und berichtet 

über das Selbstverständnis der Heimatabteilung. 

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



SchwerPunkt 

22	� Integrationsparadox revisited

Wer davon ausgeht, dass Konfliktfreiheit ein Gradmesser 

für gelungene Integration und eine offene Gesellschaft 

ist, irrt. Konflikte entstehen nicht, weil Integration fehl-

schlägt, sondern weil sie zunehmend gelingt.

ÜberGrenzen

70	� Jugend und Europa

Bei „Fridays for Future“ positioniert sich die junge Genera-

tion global und artikuliert ihre Forderungen ergänzend zu 

den Verfahren der repräsentativen Demokratie. Politische 

Bildung muss die von Jüngeren präferierten Themen in 

ihren Veranstaltungen abbilden!

BildungsPraxis

44	� Making Heimat

Voraussetzung einer diversitätsorientierten politischen 

Bildung ist es, auch in den Teams, die Bildungsveran

staltungen planen und durchführen, eine größere 

gesellschaftliche Vielfalt abzubilden. Die BildungsPraxis 

stellt entsprechende Praxisprojekte vor.

3/2019

VorGänge

54	 Workshop „Heimat“ – Widerstände aus der  

	 Mitte / Fachforum „Aufsuchende politische  

	 Bildung“ / Prävention und Demokratieförde- 

	 rung / Young Europe: Junge Menschen  

	 partizipieren / bap-Preis Politische Bildung  

	 2019

LeseZeichen

62	� Was hält das Dorf zusammen? / „AntiAnti“ in 

der Berufsschule / Kritische politische Bildung 

im Fokus / Konjunkturen des Nationalismus

ÜberGrenzen

70	� Wolfgang Gaiser, Johann de Rijke 

Nach der Europawahl 

Politische Artikulation und Beteiligung der 

Jugend in Europa

AusBlick

74	� Fachtag „Politische Bildung in der Kinder- 

und Jugendarbeit“ / Graphic Memoir 

„Heimat“ / Modellprojekt Einwanderungs

gesellschaft / Neue App KonterBUNT / 

Ausschreibung Förderfonds Demokratie / 

KAS-Studie „Heimat bilden“ / BarCamp 

Räume der politischen Bildung / Personen & 

Organisationen / Veranstaltungen

JOURNAL für politische Bildung 4/19:

30 Jahre Friedliche Revolution  
und Mauerfall
Redaktionsschluss: 30. September 2019

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



4

MitDenken

4

MitDenken

 „Hate Speech“ und Hass
Annäherung an eine ambivalente Emotion
Ein wesentliches Merkmal der Onlinekommunikation ist die Allgegenwärtigkeit von Ungleichheitsideologien. Für die 

Beschreibung dieser antiemanzipatorischen Omnipräsenz im Internet hat sich in den letzten Jahren der Begriff „Hate 

Speech“ etabliert. Dennoch gibt es bisher wenige pädagogische Konzepte mit dem Ziel, jungen Menschen einen kri­

tischen Umgang mit diesem Phänomen näher zu bringen. Solche Konzepte setzen eine substantielle Analyse der zu 

bearbeitenden Phänomene voraus: Was ist die Emotion Hass überhaupt? Welche Bedeutung hat Hass für das Individu­

um und die Gesellschaft? Ist Hass eine grundsätzlich negative und abzulehnende Erscheinung oder besitzt er auch 

positive Aspekte?

© picture alliance/chromorange

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



5POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

5POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

Der im September 2018 verstorbene US-amerikanische Histo-

riker Walter Laqueur galt als bedeutender Zeitzeuge und kri-

tischer Beobachter des 20. Jahrhunderts. In seinen Memoiren 

beschreibt er die Reichstagswahlen von 1930, aus denen die 

NSDAP als zweitstärkste Kraft hervorging, als die erste Erinne-

rung seines Lebens. An diese Erinnerung ist für Laqueur un-

trennbar die Eindrücklichkeit des Radios gekoppelt, aus dem 

er von der Wahl erfuhr. Hierin erkennt er die Bedeutung des 

damals aufkommenden neuen Mediums, das nach der Macht-

übergabe an die NSDAP eine Schlüsselfunktion in ihrer Propa-

gandamaschinerie einnahm. Eine derartige Dialektik des 

technischen Fortschritts sei jedoch schon in früherer Geschich-

te zu beobachten gewesen. So habe sich die Breitenwirkung 

der Printmedien erstmalig im Dreißigjährigen Krieg entfaltet, 

woraus Laqueur folgert, dass neue Kommunikationstechnolo-

gien auch stets zu Waffen in politischen und militärischen 

Auseinandersetzungen werden (vgl. Laqueur 2011: 19).

Die Ereignisse der letzten Jahre geben Laqueur erneut recht; 

so zeigt sich, dass insbesondere diejenigen, denen die Freiheit 

und Gleichheit aller Menschen wenig bedeutet, technische 

Neuerungen für ihre Zwecke zu nutzen wissen. Zum Beispiel 

gewann der sogenannte Islamische Staat seine Strahl-

kraft auf Jugendliche auch durch den professi-

onellen Umgang mit Sozialen Netzwerken wie 

Twitter und Facebook.

Negative Seiten des Internets zeigen sich ferner 

in der alltäglichen Onlinekommunikation in Form von 

„Hate Speech“. Die inhaltliche Bestimmung des Begriffs, 

insbesondere im deutschsprachigen Raum, ist trotz seiner 

weiten Verbreitung unscharf und oft umstritten. Das liegt 

unter anderem daran, dass „Hate Speech“ ein politischer 

Begriff mit einer sozialen Definition ist, wie Jean Améry ein 

vergleichbares Phänomen einmal nannte. Dadurch ist der Begriff 

zwar nicht klar, jedoch bedeutungsreich; er ist nicht präzise, 

dafür aber eng mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit verbun-

den.

Sozialpsychologische Aspekte des Hasses
Ein Überblick über die wissenschaftliche Analyse des Phänomens 

Hass zeigt ein vielfältiges Bild. Zunächst kann konstatiert wer-

den, dass keine wissenschaftlich-konsensuale Beschreibung 

dieses Begriffes existiert (vgl. Haubl/Caysa 2007; Schwarz-Frie-

sel 2013). Schwarz-Friesel begründet diesen Missstand mit der 

Tradition der Geistesgeschichte, in der Emotionen lange Zeit 

als irrational oder Begleiterscheinungen des Verstandes ver-

nachlässigt worden seien (vgl. ebd.: 149 f.). 

Allgemeingültig ist jedoch, dass Hass mit den destruktiven 

Emotionen Ärger, Wut und Zorn verbunden ist, die alle der 

Dimension der menschlichen Aggressivität zuzuordnen sind. 

Im Vergleich zu Ärger, Wut und Zorn ist Hass jedoch auf einer 

anderen Stufe des menschlichen Aggressionspotenzials anzu-

ordnen. Sind Ärger, Zorn und Wut eine eruptive Dynamik eigen, 

fehlt dem Hass dieses Merkmal. Er ist vielmehr als überdauernde, 

intensive Emotion verstetigt, indem er in die Persönlichkeits-

struktur eines Menschen integriert wird (vgl. Haubl/Caysa 2007: 

10 ff.). 

DIE S INNSTIFTENDE ERSCHEINUNGSFORM  

DES HASSES SPIELT INSBESONDERE  

BEI ANTISEMITISMUS EINE ROLLE

Für Sigmund Freud bedeutet Hass nicht primär feindseliges 

Verhalten, sondern erst einmal ein Verhältnis zum Unbekannten. 

Der ursprüngliche Sinn des Hassens sei dabei „die Relation 

gegen die fremde und reizzuführende Außenwelt“ (1915: 221). 

Hass habe dabei zwei Seiten, insofern er eine Reaktion auf eine 

reizzuführende sowie reizabhelfende Außenwelt sei. Hierbei 

spielten Introjektions- und Projektionsmechanismen hervorzu-

hebende Rollen: das Ich introjiziere Objekte, nehme sie also in 

sich auf, sofern sie Lustquellen darstellen würden. Was Unlust 

erwecke, werde dagegen nach außen verlagert, projiziert, auch 

wenn es von innen komme.

Heutzutage wird häufig „kalter“ von „heißem“ Hass un-

terschieden. Heißer Hass sei leidenschaftlicher Hass, kalter Hass 

könne dagegen als kalkulierend charakterisiert werden. Bei 

„heißem“ Hass würden Menschen von ihm überrascht werden, 

da er dem Selbst fremd sei. Hierbei schäme man sich häufig 

für den explosiven Hass und wünsche sich, diese Emotion 

würde verschwinden (Haubl/Caysa 2007: 13). 

Dagegen sei „kalter“ Hass habitualisiert und erscheine als 

selbstreferentieller Charakterzug. Erich Fromm spricht in einem 

ähnlichen Zusammenhang von einem „charakterbedingten 

Hass“ (Fromm/Funk 2003: 92). Hass verliere dabei alles Be-

fremdliche und kulminiere zum sinnstiftenden Element, „wes-

halb sie [die Hassenden] buchstäblich ihr Heil darin sehen, ihr 

Hassobjekt mit ihrem Hass zu verfolgen“ (Haubl/Caysa 2007: 

13). Diese sinnstiftende Erscheinungsform des Hasses spielt 

insbesondere bei Antisemitismus eine Rolle, bei dem das Wech-

selspiel von Emotion und Obsession in eine mörderische Ideo-

logie mündet.Monika Schwarz-Friesel bezeichnet die Differen-

Thure Alting studierte von 2014 bis 2018 in 
Wiesbaden Soziale Arbeit (BA). Seit Januar 2019 
arbeitet er als Bildungsreferent für die 
Jugendinitiative Spiegelbild in einem Projekt zu 
Antisemitismus im Internet. Für Spiegelbild ist er 
bereits seit 2016 im Bereich der historisch-poli-
tischen Bildungsarbeit aktiv.

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



6 POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

 

6 POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

zierung in emotionale Temperaturen jedoch als populärwissen-

schaftlich und als ungeeignet, um emotionale Erscheinungen 

treffend charakterisieren zu können. Stattdessen plädiert sie 

dafür, von affektivem und von rationalem Hass zu sprechen. 

Affektiver Hass erscheine als unkontrolliert sowie ohne beglei-

tende kognitive Denk- und Reflexionsprozesse. Rationaler Hass 

sei dagegen kommunikativ kontrollierbar (vgl. Schwarz-Friesel 

2013: 149 f.). 

Hass und Emanzipation –  
Ethische Aspekte des Hasses
Eine Fülle von Kriegen, Genoziden und humanitären Krisen 

der Vergangenheit und Gegenwart zeigen, welch destruktives 

Potenzial im ideologisierten Hass angelegt ist. Der Radiosender 

RTLM aus Ruanda spielte im Genozid an den Tutsi im Jahr 1994 

eine zentrale Rolle und wird aufgrund des-

sen immer wieder als „Hate Radio“ bezeich-

net. Die Radiosendungen waren ein Cock-

tail aus Hedonismus und Grausamkeit, die 

zelebrierte Freude am Hass. Die Moderie-

renden verstanden es mittels angesagter 

Musik, Humor und religiös begründeter 

Hetze, bei den Zuhörenden Hass zu generie-

ren und lieferten damit ein emotionales Be-

gleitprogramm zum Massenmord (vgl. The-

weleit 2015: 64).

Gleichzeitig wird Hass seit Jahrhunderten 

ein emanzipatorischer Charakter zugesprochen, 

er wird gar zum emotionalen Modus erklärt, 

der zu Empathie führen könne. Hans Ernst-Schil-

ler fordert in Anbetracht des vermeintlich eman-

zipatorischen Potenzials von Hass, dass der 

Auseinandersetzung mit ihm eine ethische Be-

urteilung über seine Motive, Kontexte und Objekte 

vorangestellt werden müsse. So könne Hass ge-

rechtfertigt werden, wenn er sich gegen Verhält-

nisse, Institutionen, Verhaltens- oder Denkweisen 

richte. Jegliche ethische Rechtfertigung habe er 

verwirkt, sobald er sich gegen Personen wende 

(vgl. Schiller 2017: 73). 

Auch einige Vertreter der Kritischen Theorie 

hatten ein ähnlich zustimmendes Verhältnis zum 

Hass. Die destruktive Emotion des Hasses erschien 

für sie unter Umständen als obligatorisch gegenüber 

einem falschen Bestehenden. In der Dialektik der 

Aufklärung heißt es beispielsweise, „der kompro-

misslose Haß gegen den an der letzten Kreatur ver-

übten Terror macht die legitime Dankbarkeit des 

Verschonten aus“ (Adorno/Horkheimer 1966: 230). 

In einem Brief lobte Horkheimer einmal Adornos „von 

Haß geschärften Blick auf das Bestehende“ (zit. n. Wiggershaus 

1991: 185).

Herbert Marcuse sprach davon, dass Hass in der revolutio-

nären Emanzipation der Gesellschaft eine obligatorische Be-

gleiterscheinung sei. Dieser richte sich „gegen das, was un-

menschlich ist; dieser ‚gute Haß‘ ist ein wesentlicher Bestand-

teil der Kulturrevolution“ (zit. n. Schiller 2017: 75). 

DIE TABUISIERUNG DES HASSES VERKENNT 

EMOTIONEN ALS EINEN LERNGEGENSTAND  

IN DER POLIT ISCHEN BILDUNG

Wie oben bereits erwähnt, differenziert Erich Fromm Hass in 

eine reaktive und in eine charakterbedingte Erscheinungsform. 

Während der reak-

© picture alliance

Den möglicherweise emanzipatorischen Charakter von Hass sah auch die 
Studentenbewegung. Besetzung von Fakultätsräumen in Bochum 1968

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



7POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

 

7POLITISCHE
BILDUNG

MitDenken

tive Hass Zeugnis für eine ausgeprägte Empathiefähigkeit sei, 

bringe der charakterbedingte Hass eine sadistische Feindselig-

keit zum Ausdruck. Reaktivem Hass gehe nach Fromm immer 

eine Bedrohung auf die eigene Integrität oder auf die Integrität 

anderer Personen voraus. Dieser existentielle Angriff auf das 

Leben verursache dann eine Hassreaktion. Fromm erkennt 

hierin ein positives Potenzial, sei der reaktive Hass doch umso 

intensiver, je größer die Liebe, Empathie und Lebensbejahung 

im Hassenden ausgeprägt sei. Ferner verschwinde diese Er-

scheinung des Hasses, sobald die Bedrohung oder der Angrei-

fer ausgeschaltet werde (vgl. Fromm/Funk 2003: 92).

Ein drastisches Beispiel für Fromms Konzeption des reaktiven 

Hasses lässt sich im Bericht einer Überlebenden des Genozids 

in Ruanda finden: „Ich erinnere mich, dass ich auf der Flucht 

im Radio eine Ansprache von Karamira, Froduald Karamira, 

hörte, einem Hutu-Ideologen. Er war völlig außer sich, er lachte 

und sagte: ‚Ja, es hat in Kigali ein paar Tote gegeben. Na und?‘ 

Während zur gleichen Zeit in Kigali fast meine gesamte Familie 

umgekommen war. [...] Die Rede von Karamira auf RTLM war 

für mich die erste konkrete Erfahrung. Dieser Zynismus, diese 

Freude in seiner Stimme, während er offen den Tod dieser 

Menschen forderte, das erzeugte in mir das erste Gefühl: Es 

war Hass“ (zit. n. Theweleit 2015: 65). 

Charakterbedingter Hass habe im Gegensatz zum reaktiven 

keine Begründung, sondern sei in einer grundsätzlichen Feind-

seligkeit zu erkennen, die sich als permanente Bereitschaft zu 

hassen beschreiben lasse. Dieser charakterbedingte Hass sei 

jedoch auch hier nicht als etwas grundsätzlich Wesenhaftes 

eines Menschen zu charakterisieren, sondern wurzele in be-

stimmten Erfahrungen, denen die hassende Person in der 

Kindheit ausgesetzt gewesen sei (vgl. ebd.).

Nach Rolf Haubl kann Hass emanzipatorisch wirken, wenn 

er Subjekte aus fesselnden Bindungen befreie, und regressiv, 

wenn er Bindungen überhaupt verhindere. Demzufolge kon-

statiert er zum Abschluss seiner Erörterungen zu Hass: „In der 

Dialektik von Liebe und Hass gibt es kein einfaches Schema, 

demzufolge die Liebe eindeutig das ‚Gute‘ und der Hass ein-

deutig das ‚Böse‘ wäre. Beiden sind progressive und regressive 

Tendenzen eigen“ (Haubl/Caysa 2007: 38). 

Hass und „Hate Speech“
Die aktuellen Debatten um „Hate Speech“ lassen die oben erör-

terte Auseinandersetzung mit der Emotion Hass vermissen. Kaum 

eine deutschsprachige Publikation zu „Hate Speech“ stellt oder 

erörtert die Frage, was Hass ist, wie er zustande kommt oder ob 

er unter Umständen gerechtfertigt sein kann. Die Verwendung 

des Begriffs Hass bzw. Hate findet mit der Vorannahme statt, es 

gäbe ein gemeinsames Verständnis darüber, was er sei. Weiterhin 

implizieren alle Abhandlungen den gemeinsamen Konsens, dass 

Hass als Erscheinungsform grundsätzlich abgelehnt werde. 

Eine analytische Begriffsschärfung hinsichtlich des Hasses 

ist jedoch für die politische Bildung relevant, insbesondere, weil 

kognitives und emotionales Lernen nicht voneinander zu tren-

nen sind. Die Wahrnehmung, der Umgang und die Regulation 

der eigenen Emotionen werden auch in sozialen Interaktionen 

und Bildungsprozessen erlernt.  Hass und andere negative 

Emotionen sowie die Ambivalenzen und Widersprüche in der 

eigenen Gefühlswelt sollten zugelassen werden, damit sie re-

flektiert werden können. Die Tabuisierung des Hasses seitens 

der politischen Bildner/-innen steht dem im Wege und verkennt 

Emotionen als einen Lerngegenstand in der politischen Bil-

dung. Unterdrückte Gefühle können falschen Projektionen Tür 

und Tor öffnen.

Literatur

Freud, Sigmund (1915): Triebe und Triebschicksale. In: Freud, 
Sigmund: Gesammelte Werke. Band X. Frankfurt/M., S. 210 – 
233. 
 
Fromm, Erich/Funk, Rainer (2003): Die Antwort der Liebe. Die 
Kunst des richtigen Lebens. Freiburg. 
 
Haubl, Rolf/Caysa, Volker (2007): Hass und Gewaltbereitschaft. 
Philosophie und Psychologie im Dialog. Göttingen. 
 
Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1966): Dialektik der 
Aufklärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt/M. 
 
Laqueur, Walter (2011): Mein 20. Jahrhundert. Stationen eines 
politischen Lebens. Berlin. 
 
Marcuse, Herbert (1972): Konterrevolution und Revolte. 
Frankfurt/M. 
 
Schiller, Hans-Ernst (2017): Freud-Kritik von Links. Bloch, Fromm, 
Adorno, Horkheimer, Marcuse. Springe. 
 
Schwarz-Friesel, Monika (2013): „Dies ist kein Hassbrief – son-
dern meine eigene Meinung über Euch!“ Zur kognitiven und 
emotionalen Basis der aktuellen antisemitischen Hassrede. In: 
Meibauer, Jörg (Hg.): Hassrede. Gießen, S. 143 – 165. 
 
Theweleit, Klaus (2015): Das Lachen der Täter: Breivik u. a. 
Psychogramm der Tötungslust. Unruhe bewahren. St. Pölten. 
 
Wiggershaus, Rolf (1991): Die Frankfurter Schule. Geschichte, 
theoretische Entwicklung, politische Bedeutung. München.

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.



SchwerPunktSchwerPunkt 

©
 p

ic
tu

re
 a

lli
an

ce
/P

au
l Z

in
ke

n/
dp

a

© Wochenschau Verlag, Frankfurt/M.


