




Poser | Descartes





Hans Poser
Descartes
Eine Einführung

Reclam



2., durchgesehene und ergänzte Ausgabe

2003, 2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Coverabbildung: Portrait René Descartes von Frans Hals
Made in Germany 2020
Reclam ist eine eingetragene Marke  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-950303-5
ISBN der Buchausgabe 978-3-15-019697-7
www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

1	 Empirismus und Rationalismus  7
2	 Leben und Werk  20
3	 Die Methode der Analyse und Synthese  27

3.1	Die Regulae ad directionem ingenii  27
3.2	Die methodischen Regeln des Discours de la 

Méthode  38
3.2.1	 Die Regel der Evidenz  41
3.2.2	 Die Regel der Analyse  49
3.2.3	 Die Regel der methodischen Ordnung  52
3.2.4	 Die Regel der vollständigen Synthese  57

4	 Der Aufbau der Erkenntnis  59
4.1	Der methodische Zweifel  59
4.2	Cogito ergo sum  68
4.3	Die res cogitans  80
4.4	Gottesbeweise und die Sicherung der Wahrheit  85
4.5	Erkenntnis und Irrtum  102
4.6	Res cogitans und res extensa  112

5	 Die neuen Wissenschaften  126
5.1	Geometrie und Mathematik  127
5.2	Die Physik  138
5.3	Der menschliche Körper  158
5.4	Die Leidenschaften  169
5.5	Provisorische und endgültige Moral  177

6	 Ausblick  193

Literaturhinweise  201
Personenregister  209
Sachregister  211
Zum Autor  216





� 1  Empirismus und Rationalismus  7

1  Empirismus und Rationalismus

René Descartes (1596–1650) wird als Begründer der Philo-
sophie der Neuzeit und eines tiefgreifend veränderten Ver-
ständnisses der Wissenschaften gesehen, kurz: als Beginn 
der Moderne. Um das zu verdeutlichen, gilt es, etwas frü-
her einzusetzen und ein entsprechend breites Feld abzu-
stecken. Mit der Renaissance tritt in der Sicht auf die Welt 
ein Umbruch ein: Der geschlossene mittelalterliche Kos-
mos wird gesprengt – und dies nicht nur durch einen Rück-
griff auf die Antike und deren Wiedergeburt, wie die Be-
zeichnung Renaissance verheißt, sondern durch Öffnung 
ganz neuer Horizonte. Hierzu gehört an erster Stelle das 
ungeheure Selbstbewusstsein, mit dem der Mensch der 
Renaissance auftritt, und zwar im Doppelsinn des Wortes, 
nämlich sowohl im Bewusstsein des eigenen Wertes als 
auch im Bewusstsein der Reflexion auf sich selbst. Dieses 
Selbstbewusstsein findet seinen Niederschlag in all jenen 
künstlerischen und literarischen Leistungen, die, ausge-
hend vor allem von Florenz, Europa erobern sollten. Zum 
ersten Mal in der Geschichte wird die Einzigartigkeit und 
Singularität des Individuums, seine Individualität, seine 
Unverwechselbarkeit, Selbständigkeit und Selbsttätigkeit 
zu einer zentralen Denkfigur.

Daneben ist eine andere, gänzlich neuartige Entwick-
lung zu nennen, wie sie uns in den sich entfaltenden Wis-
senschaften begegnet. Sie bezieht sich anfangs nur bedingt, 
dann aber zunehmend stärker auf die Erfahrungswissen-
schaften, allen voran auf die Medizin. Zunächst vorsichtig, 
stellen die erwachenden Wissenschaften ihre Einsichten 
im Sinne der Lehre von der doppelten Wahrheit als ein ge-



8  1  Empirismus und Rationalismus

genüber den Glaubenswahrheiten weniger wertvolles, 
bloß menschliches Wissen dar, das in solcher Gestalt nicht 
mit der Theologie in Konflikt gerät. In wachsendem Selbst-
bewusstsein schleudern sie schließlich der Inquisition mit 
Giordano Bruno (1548–1600) im Jahre 1600 ein »Und sie 
bewegt sich doch!« entgegen in der Überzeugung, dass die 
Autorität der alten Autoritäten endgültig zerbrochen sei. 
Jene Aussage bedeutete nicht bloß, für eine andere Auffas-
sung der Relativbewegung von Erde und Sonne einzutre-
ten, sondern der Erde die Bedeutung zu nehmen, das Zen
trum des gottgeschaffenen Kosmos zu sein, um das sich al-
les dreht – nicht nur im kinematischen Sinne.

Dieser Umbruch, den der Humanismus, den die Philo-
sophie der Renaissance einleitete, mag heute meist nicht 
mehr so schroff gezeichnet werden, wie dies eben geschah; 
entscheidend bleibt jedoch, dass der Umbruch an der 
Schwelle zum 17. Jahrhundert vollzogen ist. Es fehlte hin-
gegen eine Perspektive, eine Sichtweise, welche die neuen 
Elemente zu einem neuen Weltbild zusammenzuführen 
vermochte. Dieses hatte der Subjektivität des Individu-
ums ebenso Rechnung zu tragen wie den Wissenschaften 
einen zentralen Platz einzuräumen. Es konnte sich nicht 
mehr auf die auctoritas von Lehrmeinungen stützen; es 
bedurfte einer veränderten Berufungsinstanz und damit 
auch einer anderen Methode zur Entwicklung des gesuch-
ten Weltbildes. 

Worin aber sollte das Fundament bestehen? So stehen 
Zweifel und Skepsis am Anfang, und  – da man sich ja auf 
andere, also auf Autoritäten gerade nicht stützen wollte  – 
zugleich die Notwendigkeit, diesen Neuaufbau beim Indi-
viduum, beim erkennenden Subjekt einsetzen zu lassen 



� 1  Empirismus und Rationalismus  9

(das damit dem Erkenntnisobjekt als etwas grundsätzlich 
anderes gegenübertritt). Da dies im Übrigen zugleich mit 
der kopernikanischen Theorie, die die Sonne in das Zen
trum des Universums steckt und die Erde an den Rand 
drängt, zum drängenden Problem wird, ergibt sich eine 
große Spannung: Während das anthropomorphe Weltbild 
des Mittelalters (der Mensch ist das Maß aller Dinge) zer-
bricht und die Erde als einer von vielen Planeten an einen 
peripheren Platz des Universums rückt, soll das erkennen-
de Individuum so sehr im Zentrum stehen, dass alle Er-
kenntnis in ihm wurzelt.

Wie lässt sich diese Aufgabe lösen, was vermag diese 
einander zuwiderlaufenden Grundforderungen nach allge-
meinsten, von allem Individuellen unabhängigen Naturge-
setzen auf der einen Seite und der Betonung des Individu-
ums und seiner Erkenntnisleistung auf der anderen Seite 
zusammenzubringen? Zwei Ansätze sind es, die sich mit 
Nachdruck anbieten, das Problem zu bewältigen, der des 
Empirismus und der des Rationalismus. Diese Bezeichnun-
gen selbst sind viel jüngeren Datums, wenngleich sich bei-
de Positionen in der Geistesgeschichte zurückverfolgen 
lassen, die eine bis zu Aristoteles (384–322 v. Chr.) und sei-
ner Hinwendung zum Erfahrungswissen, die andere bis zu 
Platon (um 428–347 v. Chr.), der auf das Allgemeine abziel-
te; doch mit einer solchen Rückwendung zur Antike würde 
man das Anliegen verfehlen, das Empirismus und Rationa-
lismus eint: Beide suchen in skeptischer Absicht eine vom 
Individuum ausgehende Sicherung und Begründung aller 
Erkenntnisse – aller, nicht nur der Erfahrungswissenschaf-
ten und der Mathematik, sondern auch der Ethik als Be-
gründung der Regeln menschlichen Handelns.



10  1  Empirismus und Rationalismus

Von ›Rationalismus‹ und ›Empirismus‹ schematisierend 
zu sprechen, wie dies hier geschieht, mag in gewisser Hin-
sicht leichtfertig erscheinen – handelt es sich doch um Be-
griffsbildungen des 19.  Jahrhunderts, die einer Systemati-
sierung der Philosophiegeschichte dienen sollten und die 
doch die Vielschichtigkeit der Wechselbeziehungen zwi-
schen beiden Seiten übergeht. Zur groben Orientierung 
bleibt die Unterscheidung dennoch hilfreich, weil sie 
wichtige Grundzüge gut zu verdeutlichen vermag. So ver-
standen, sind beide Ansätze gegeneinander abzugrenzen. 
In der Philosophiegeschichte pflegt man auf Namen zu-
rückzugreifen; danach zählen als Empiristen vor allem 
Francis Bacon (1561–1621), Thomas Hobbes (1588–1679), 
John Locke (1632–1704), George Berkeley (1685–1753) und 
David Hume (1711–1776). Ihnen stehen die Rationalisten 
René Descartes, Nicolas Malebranche (1638–1715), Arnold 
Geulincx (1624–1669), Baruch de Spinoza (1632–1677), 
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716) und Christian 
Wolff (1679–1754) gegenüber, um nur die wichtigsten zu 
nennen.

Doch Namen sagen nicht viel. Hilfreicher ist eine allge-
meine Kennzeichnung und Gegenüberstellung. Gemein-
sam ist beiden Strömungen das Bemühen um eine Fundie-
rung der Erkenntnis, beide wollen deshalb in skeptischer 
Absicht alle Inhalte unseres Denkens durchmustern und 
auf eine neue, solide Grundlage stellen. In Bezug auf die Si-
cherheit und Unverbrüchlichkeit eben dieser Grundlage 
trennen sich aber deren Wege. 

Die Empiristen sehen die Grundlage im Erfahrungsge-
gebenen, während die Rationalisten sie in der Vernunft er-
blicken. Wir müssen dies richtig verstehen: Kein Empirist 



� 1  Empirismus und Rationalismus  11

meint, auf Vernunft verzichten zu können; aber er sieht in 
ihr nur ein Werkzeug, nicht jedoch die Grundlage, von der 
aus der neue, sichere Aufbau der Erkenntnis zu erfolgen 
habe, denn, so argumentiert Locke, nichts kann im Ver-
stand sein, was nicht zuvor in den Sinnen war. 

Der Rationalist hingegen wird die Notwendigkeit, Er-
fahrungen zu machen, nicht leugnen; aber, so wird er argu-
mentieren: Ohne den Filter des Verstandes, ohne dessen 
Vermögen, dieses Material kritisch zu prüfen und aufein-
ander zu beziehen, wäre Erfahrungserkenntnis gar nicht 
möglich. Das Primäre ist für ihn also die Vernunft – und die 
besteht nicht nur in einem logisch-kombinatorischen Ver-
stand, sondern aus Inhalten, die zumindest dispositionell, 
also als Veranlagung, angelegt sein müssen, um Erkenntnis 
gewinnen und begründen zu können. Die Sicherheit und 
die sicheren Grundaussagen stammen allein aus der Ver-
nunft!

Nun mag es scheinen, als suchten zwar beide Richtun-
gen, der kontinentale Rationalismus und der englische Em-
pirismus, die Begründung an verschiedener Stelle, doch 
seien sie deshalb methodisch – zumindest zunächst – nicht 
wesentlich voneinander verschieden: Denn beide sind ge-
zwungen, all das, was wir in unserem Denken an Vorstel-
lungen, Begriffen, Ideen und Theorien vorfinden, zu analy-
sieren, um die Rückführung auf die jeweilige Basis vorneh-
men zu können. Das trifft in gewisser Weise zu; doch 
setzen beide schon bei etwas gänzlich Verschiedenem ein: 
Der Empirist analysiert die Sprache, fragt im Anschluss 
nach den zusammengesetzten Begriffen und sucht schließ-
lich diejenigen Begriffe auf, die einfach sind. ›Einfach‹ heißt 
dabei für ihn ein Begriff, der unmittelbar einem Wahrneh-



12  1  Empirismus und Rationalismus

mungsgegebenen auf solche Weise zugeordnet ist, dass ei-
ne Auflösung begriff lich nicht möglich ist, weil sie in der 
Wahrnehmung nicht möglich ist. Beispiele hierfür wären 
›rot‹, ›hart‹, ›Erdbeergeschmack‹. Sinnvoll, wird dort argu-
mentiert, ist ein Begriff nur dann, wenn er entweder ein-
fach in diesem Sinne oder aber nach bestimmten Assozia
tionsregeln aus diesen einfachen Begriffen zusammenge-
setzt ist.

Ganz anders dagegen der Rationalist: Auch er sucht ein-
fache, nämlich unzerlegbare Begriffe; aber sein Kriterium 
lautet, dass diese in ihrem Inhalt durch sich selbst erkannt 
werden müssen. Solche einfachsten Begriffe sind deshalb 
gerade nicht auf Wahrnehmungen bezogen; vielmehr 
bleibt das Denken gewissermaßen bei sich, es muss sein ei-
gener Garant sein. Diese Begriffe beziehen sich also nur auf 
das Denken und sind insofern das Allgemeinste, das über-
haupt gedacht werden kann; es handelt sich mithin um das, 
was seit Aristoteles als »Kategorien«, als Grundbegriffe un-
seres Denkens bezeichnet wird, wie beispielsweise »Sub
stanz«, »Essenz«, »Existenz«, »Möglichkeit«, »Notwendig-
keit«. Eine bloße Möglichkeit beispielsweise ist in der 
Wirklichkeit nirgends empirisch auffindbar, denn dort ist 
alles wirklich und nicht (bloß) möglich; wir müssen den 
Begriff der Möglichkeit also aus unserem Denken selbst 
schöpfen! 

An diesen Ansätzen wird deutlich, wo die Wurzeln bei-
der Denkrichtungen liegen. Während der Empirist die 
Grundbegriffe des Rationalismus nur als Abstrakta zulas-
sen möchte, die durch Verallgemeinerung gewonnen und 
deshalb nur nomina – Namen – sind, wird der Rationalist in 
seinen Grundbegriffen etwas sehen, dem eine eigenständi-



� 1  Empirismus und Rationalismus  13

ge Seinsweise als Begriff, als Idee zukommt: Sie sind in die-
sem Sinne real, eine res. So schließen sich die Empiristen 
einer nominalistischen Tradition an (und das bis heute), 
während die Rationalisten in der Nachfolge des platoni-
schen Begriffsrealismus stehen.

Aus diesen verschiedenen Ansatzpunkten ergeben sich 
zwangsläufig zwei unterschiedliche Methoden für den 
Aufbau der Erkenntnis: 

Wenn der Empirist vom Erfahrungsgegebenen ausgeht, 
also von der individuellen, singulären Wahrnehmung, 
dann muss er zu allgemeinen Aussagen induktiv fortschrei-
ten. Seine Methode wird deshalb vor allem in der Induktion 
bestehen, wie Bacon sie beschrieben hat und wie Hume 
den methodischen Weg der Erkenntnis als Weg vom Be-
sonderen zum Allgemeinen kennzeichnete. 

Ganz anders dagegen der Rationalist: Er geht gerade 
nicht vom Singulären und Individuellen aus, sondern von 
dem, was jedem Vernünftigen kraft seines Verstandes un-
mittelbar und zweifelsfrei einleuchtet. Dies kann nur et-
was Allgemeines sein, aus dem alles andere vermöge der 
Ableitung, der Deduktion, sei es in Gestalt der Logik, sei es 
in mathematischen Ableitungen, gewonnen werden muss. 
So nehmen mathematische und logische Untersuchungen 
bei den Rationalisten einen ungleich größeren Raum ein 
als bei den Empiristen. Und wenn Immanuel Kant (1724–
1804) später sagen wird, etwas sei nur so weit eine Wissen-
schaft, als Mathematik darin enthalten sei, so steht er damit 
in dieser Tradition des Rationalismus.

Schließlich gilt es, einen weiteren Punkt festzuhalten, 
der sich nicht so unmittelbar methodisch umsetzt, der 
aber dennoch auf Schritt und Tritt spürbar wird: Die Em-



14  1  Empirismus und Rationalismus

piristen halten an ihrer skeptischen Grundhaltung auch 
nach dem Rückgang auf die Wahrnehmungsgegebenhei-
ten fest und setzen in dieser Einstellung an zu einer Kritik 
am Seele-Begriff und der Unsterblichkeit der Seele, am 
Substanzbegriff und damit an Gott als oberster Substanz, 
an der Sprache und damit an der Vorurteilsbeladenheit al-
len Denkens. Demgegenüber bedeutet der methodische 
Zweifel der Rationalisten nur ein Bemühen um eine si-
chere Grundlegung, von der aus der Neuaufbau erfolgen 
soll, und dies nicht mit dem Ziel einer Kritik, sondern in 
der Absicht, die Welt bis hin zu Gott als begreifbar nach-
zuweisen: Menschliches Denken, menschliche Erkennt-
nis ist nicht in enge Grenzen eingeschlossen, denn die 
Welt in ihrer Gesetzmäßigkeit, die Ethik in ihrer Ver-
nünftigkeit, die Existenz Gottes schließlich sind erfass-
bar, Kausalität und Finalität der Welt erscheinen durch-
schaubar. 

Der Erfolg der Naturwissenschaften ist auf dem Hinter-
grund dieses rationalistischen Paradigmas zu sehen. Sie 
stellen den vernünftigen Zugriff auf die Welt dar, den der 
Rationalismus als grundsätzlich möglich nachzuweisen 
trachtet. Der Vernunftoptimismus  – der im Übrigen zu-
sammen mit der skeptisch-ideologiekritischen Kompo-
nente des Empirismus im 18.  Jahrhundert die Aufklärung 
hervorbringen sollte  –, dieser Optimismus findet seine 
systematische Eingrenzung erst in Kants Kritik der reinen 
Vernunft als Kritik der Vernunft an sich selbst. Das ist der 
Grund, weshalb man wohl noch die Wolff ’sche Schule, al-
so die Philosophie des Aufklärers Christian Wolff und sei-
ner Schüler, nicht aber Kant dem Rationalismus zurechnet. 
Dennoch  – bewundernswert bleibt die denkerische Kraft, 



� 1  Empirismus und Rationalismus  15

die, auf sich selbst gestellt, jene philosophischen Systeme 
hervorbrachte, in denen die Philosophie nicht mehr die 
Magd der Theologie ist, sondern in denen der Mensch, 
durch die kopernikanische Theorie zu einem Zufallspro-
dukt am Rande des Universums erniedrigt, sich selbst zum 
erkennenden Zentrum dieser Welt erhebt und sie erken-
nend als einen Kosmos erweist. So kann Hegel (1770–1831) 
Descartes als den »wahrhaften Anfänger der modernen 
Philosophie«1 preisen, der  – nach mehr als einem Jahrtau-
send der Abhängigkeit  – die Philosophie zu ihrem urei-
gensten Gegenstand zurückführe, nämlich zum Prinzip 
des Denkens und zur Reflexion auf eine Welt, in der alles 
reguliert ist durch das Denken.

Fassen wir kurz die Bestimmungsstücke zusammen, die 
soeben für den Rationalismus herausgearbeitet wurden: 
Sein Ziel ist die begründete Erkenntnis durch Ratio und der 
Erweis der Erkennbarkeit der Welt. Seine Methode besteht 
im Zweifel an Autoritäten, Überlieferungen und Wahr-
nehmungen, in einer Analyse der Denkinhalte, ausgerich-
tet auf eine Freilegung der einfachsten Begriffe und allge-
meinsten Prinzipien, um hierauf gesichertes Wissen bauen 
zu können: Die Axiomatik in Gestalt der Regeln für die Art 
des Vorgehens wird so nach dem Vorbild der Geometrie 
Euklids (um 300 v. Chr.) zum einenden Methodenideal. 
Mit der großen Bedeutung, die im Rationalismus dieser 
Methode zukommt, wird nicht nur die theoretische 
Grundlage für Galileo Galileis (1564–1642) These nachge-
tragen, das Buch der Natur sei in mathematischen Zeichen 

1	 Vgl. G. F. W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philoso-
phie, Frankfurt a. M. 1979, Tl 3., II.1 A1 Descartes. 



16  1  Empirismus und Rationalismus

geschrieben, sondern auch das Fundament für jenen Opti-
mismus gelegt, der in der Vernunft das menschliche Mittel 
der Naturbeherrschung und späterhin auch der Geschichts-
steuerung sehen wird.

Diese Kennzeichnung macht deutlich, dass der Rationa-
lismus eine erkenntnistheoretische, nicht eine ontologi-
sche Position bezieht, fragt er doch primär nach der Er-
kenntnisbegründung unter dem Vorrang, dem Primat der 
Vernunft, während die Frage nach der Seinsweise der Er-
kenntnisgegenstände zurücktritt und höchst unterschied-
lich beantwortet wird. So ist die vielfach zu findende Be-
hauptung unzutreffend, der Rationalismus müsse dem 
Idealismus, der Empirismus dem Realismus zugerechnet 
werden. Für den Empiristen gilt zwar, dass Hobbes etwa 
Materialist, nämlich Atomist war (es gibt kleinste Teilchen, 
die als solche nicht mehr teilbar sind); doch nach einer 
Übergangsphase bei Locke sind Berkeley und Hume 
Sensualisten, also subjektive Idealisten. Dagegen ist Des
cartes Dualist – es gibt für ihn sowohl das Denken als auch 
die Materie –, ebenso Malebranche, während Spinoza Mo-
nist ist und Denken und Materie als zwei Aspekte ein und 
desselben ansieht. Erst Leibniz ist Idealist in einer spezifi-
schen Vereinigung von Elementen des objektiven und des 
subjektiven Idealismus; Christian Wolff hingegen kehrt 
zum dualistischen Standpunkt Descartes’ zurück, wie spä-
ter auch Kant – wenngleich auf andere Weise. 

Gerade dieser Wechsel der Positionen bezeichnet aber 
bereits Probleme, die sich dem Rationalismus stellen und 
die sich angesichts der genannten Ziele zum Leitfaden 
wählen lassen. Dazu zählen



� 1  Empirismus und Rationalismus  17

–	 das Verhältnis von Erfahrung und Vernunft,
–	 das damit zusammenhängende Verhältnis von Körper 

und Geist (Leib und Seele),
–	 das Problem des Verhältnisses von Vernunft und Lei-

denschaft (Affekt) sowie
–	 das Problem der Freiheit und der Begründung der Ethik.

Ein weiteres Problem tritt hinzu: Wenn diese Welt er-
kennbar ist, wenn auch die Grundaussagen der Ethik aus 
der Vernunft gewonnen werden können, so stellt sich dem 
Rationalismus die brennende Frage, wie das erkennbar 
Schlechte in der Welt mit der Güte Gottes vereinbar ist  – 
das sogenannte Theodizeeproblem. Man wird das Problem 
deshalb zu denjenigen Fragen zählen müssen, die für den 
Rationalismus zentral sind oder sich zwangsläufig ergeben, 
auch wenn es bei Descartes allenfalls angelegt, bei Spinoza 
zurückgedrängt und erst bei Leibniz in seiner ganzen Brei-
te behandelt wird.

Warum, so ist am Ende dieser Einleitung zu fragen, gilt 
der Rationalismus, gilt Descartes’ Denken nun aber als Be-
ginn der neuzeitlichen Philosophie? Was ist daran so neu, 
so anders? Warum auch wird dies erst in zweiter Linie von 
Bacon, dem Begründer des Empirismus, gesagt? Schließ-
lich ist doch alles so neu nicht: Der Ausgang vom Einzelnen 
findet sich bei Aristoteles; und das berühmte cartesische 
cogito ergo sum – »Ich denke, also bin ich« – hat schon Kir-
chenvater Augustinus gesagt. Die Forderung nach metho-
dischem Vorgehen kennzeichnete Platon in seiner dihaire-
tisch-dialektischen Methode, die Begriffe systematisch 
ordnet und in ihrem inneren Bezug erfasst, ebenso wie 
Aristoteles, der gerade aus solchen Gründen die Logik ent-



18  1  Empirismus und Rationalismus

wickelte. Das ideale Modell eines axiomatischen Systems 
schließlich stammt von Euklid. Hatten die Mathematiker in 
bewundernswerten Gedankengebäuden der Geometrie 
nicht längst schon jene Systematik entwickelt und ange-
wandt, welche die Rationalisten suchen? Hatten nicht die 
Jesuiten Tycho Brahes (1546–1601) Konzept akzeptiert und 
sich bemüht, moderne Astronomie  – durchaus im Sinne 
von Kopernikus (1473–1543) – zu treiben? Von den vorge-
nommenen Kennzeichnungen bliebe also nur die eine, die 
Kritik an Autoritäten! 

All dies mag zutreffen, und doch wäre es eine bloß äu-
ßerliche Beschreibung. Denn während sich etwa der empi-
ristische Ansatz mühelos mit Hilfe der Lehre von der dop-
pelten Wahrheit (also einer Trennung von christlicher 
Glaubenswahrheit und weltlichem Wissen) in eine nomi-
nalistische Scholastik integrieren ließ, wurden alle solchen 
Versuche vom Rationalismus zurückgewiesen. Damit aber 
war eine der zentralen Lehren des Tridentinum (Trienter 
Konzil, 1545–63) als Auftakt zur Gegenreformation zurück-
gewiesen, wonach nämlich die Tradition echter Bestandteil 
der Auslegung der Heiligen Schrift und damit Bestandteil 
der Heilslehre sei. Ein Ansatz wie der des Rationalismus, 
der nicht bereit ist, eine Tradition zum Wahrheitsbeweis 
heranzuziehen, greift die Basis der katholischen Lehre 
ebenso wie die Grundlage der sich entwickelnden protes-
tantischen Orthodoxie an. Dieser Angriff erfolgte überdies 
mit dem Anspruch, allein die Vernunft sei beim Geschäft 
der Erkenntnis am Werk, eine menschliche Vernunft, die ei-
ne Offenbarung gar nicht als Inhalt einer wissenschaftlichen 
Aussage würde gelten lassen können. Dies alles schließt 
eine Vernunftreligion, Gottesbeweise oder Unsterblich-



� 1  Empirismus und Rationalismus  19

keitsbeweise der Seele nicht aus – ganz im Gegenteil, zeigen 
sie doch die Leistungsfähigkeit solcher Vernunft. Wenn De-
scartes also der Neubegründer der Philosophie genannt 
wird, so liegt es wesentlich an dieser Sichtweise, die dem 
erkennenden Einzelnen und dessen Vernunft den Vorrang 
vor der Tradition einräumte.



20  2  Leben und Werk

2  Leben und Werk

René Descartes, früher gelegentlich »Des Cartes« oder lati-
nisiert »Cartesius« geschrieben und wegen seiner Zugehö-
rigkeit zum niederen Adel auch bezeichnet als »Sieur du 
Peron«, wurde am 31. März 1596 in La Haye (heute: La 
Haye-Descartes) in der Touraine geboren. Sein Großvater 
war Arzt, sein Vater wie auch sein Bruder Justizbeamter; 
seine Mutter starb, als Descartes ein Jahr alt war. Etwa ab 
1607 bis 1614 besuchte er die im Jahr 1604 gegründete Jesui-
tenschule in La Flèche (Anjou), eine der besten und mo-
dernsten Schulen Europas. Er lernte dort Latein und Grie-
chisch, die aristotelisch orientierte scholastische Philoso-
phie und Mathematik, er erwarb Kenntnisse über Galilei 
und das kopernikanische Weltbild und erhielt die Erlaubnis 
zur Lektüre von auf dem Index stehenden verbotenen 
Schriften. Für einen jungen Mann von Welt, wenn auch 
von niederem Adel, traten Schauspiel, Fechten und Feder-
ball hinzu. 1616 bestand er in Poitiers das Bakkalaureat und 
das Lizentiat der Rechte, ohne jedoch später die Stelle eines 
Juristen anzutreten. Vielmehr wollte er, wie er später sagen 
wird, die Welt kennenlernen. So zog er zur militärischen 
Ausbildung nach Holland zu Moritz von Nassau (1567–
1625), dessen Militärschule hohes Ansehen genoss. Dort 
traf er 1618 Isaac Beeckman (1588–1637). Diese Begegnung 
muss Descartes’ Interesse an Philosophie geradeso wie an 
Physik und Mathematik geweckt haben, denn Beeckman, 
ein acht Jahre älterer Mediziner, vermittelte ihm die Auffas-
sung, Physik müsse, um strenge Wissenschaft zu werden, 
in Mathematik verwandelt werden. So schrieb Descartes 
für Beeckman sein erstes kleines Werk, das Compendium 


