


El gobierno pedagógico

Del arte de educar a las tradiciones pedagógicas



BIBLIOTECA UNIVERSITARIA

Ciencias Sociales y Humanidades

COLECCIÓN CULTURAS PEDAGÓGICAS

Comité científico

 

Antonio Arellano (Venezuela)

Gabriela Diker (Argentina)

Aracelly de Tezanos (Uruguay)

www.historiadelapracticapedagogica.com

http://www.historiadelapracticapedagogica.com/






Noguera R., Carlos Ernesto

El gobierno pedagógico. Del arte de educar a las tradiciones

pedagógicas / Carlos Ernesto Noguera Ramírez. – Bogotá: Siglo del Hombre

Editores y Grupo Historia de la Práctica Pedagógica, 2012.

 

336 p.; 21 cm.

Incluye bibliografía.

 

1. Educación 2. Pedagogía 3. Gubernamentalidad escolar 4.

Psicopedagogía 5. Sociedad del aprendizaje 6. Historia de la educación I.

Tít.

 

371.3 cd 21 ed.

A1335936

 

CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis-Ángel Arango

 

© Carlos Ernesto Noguera Ramírez

 

Primera edición, 2012

 

 

© Siglo del Hombre Editores

Cra. 31A Nº 25B-50

PBX: (57-1) 3377700 - Fax: (57-1) 3377665

Bogotá D.C. - Colombia

www.siglodelhombre.com

 

© Grupo Historia de la Práctica Pedagógica

Universidad de Antioquia, Bloque 9, Facultad de Educación

Medellín - Colombia

www.historiadelapracticapedagogica.com

 

 

Carátula

Alejandro Ospina

 

Armada electrónica

Ángel David Reyes Durán

 

 

e-ISBN: 978-958-665-302-2

http://www.siglodelhombre.com/
http://www.historiadelapracticapedagogica.com/


 

 

Todos los derechos reservados. Esta publicación no puede ser reproducida ni en

su todo ni en sus partes, ni registrada en o transmitida por un sistema de

recuperación de información, en ninguna forma ni por ningún medio, sea

mecánico, fotoquímico, electrónico, magnético, electroóptico, por fotocopia o

cualquier otro, sin el permiso previo por escrito de la editorial.



ÍNDICE

 

PRÓLOGO: LA AUDACIA DEL GRAN RELATO

 

PEDAGOGÍA Y GOBIERNO: UNA MIRADA PANORÁMICA

La gubernamentalidad como noción metodológica

Utilidad de la noción de gubernamentalidad para repensar el

lugar de las prácticas pedagógicas en Occidente

 

FILOSOFÍA, PAIDEIA Y PSICAGOGIA: LA EMERGENCIA DE UN

ARTE DE EDUCAR

La “paideia cristiana”: doctrina y disciplina

San Agustín: ¿enseñar o hacer aprender?

Santo Tomás y la reivindicación del maestro

 

INSTRUCCIÓN Y EDUCACIÓN: O DEL GOBIERNO

PEDAGÓGICO DE TODOS Y DE CADA UNO

Umbral tecnológico del arte de educar

Sistematización y extensión de la enseñanza: el caso de

los colegios jesuitas

Umbral discursivo del arte de educar: institutio y eruditio

Institutio: o de la ‘educación’

El cultivo del ingenio

De la dialéctica hacia la didáctica

Eruditio: didáctica y enseñanza

Pampedia y ‘policía’: una sociedad de la enseñanza

Didáctica: docilidad y disciplina

 

LA INVENCIÓN DE LA EDUCACIÓN

El desbloqueo del arte de gobernar

El surgimiento de la ‘educación’

Hacia una nueva racionalidad educativa

Bildung o de la formación del hombre



Bildung y educación: dos tradiciones intelectuales y

pedagógicas

Tradiciones pedagógicas modernas: condiciones de

emergencia y características iniciales

Tradición germánica: la educación a través de la

instrucción

Tradición francófona: de la pedagogía o ciencia de la

educación hacia las ciencias de la educación

Tendencia de la Pedagogía Filosófica o Ciencia de la

Educación

Tendencia de la Historia de la Educación

Tradición anglosajona: teoría del currículo o Curriculum

Studies

 

DE LA ENSEÑANZA Y LA EDUCACIÓN HACIA EL APRENDIZAJE

Aprendizaje: procedencia y emergencia del concepto

Aprendizaje e interés

Aprendizaje y educación

Aprendizaje y experiencia

 

¿HACIA UNA “SOCIEDAD DEL APRENDIZAJE”?

El aprendizaje permanente como forma contemporánea de

gobierno de todos y de cada uno

 

BIBLIOGRAFÍA

Obras clásicas

Obras de referencia

 



A Olga Lucía Zuluaga,

quien nos enseñó en Colombia la importancia política

y cultural del rescate de la historicidad de la pedagogía.

A Dorita, parceira, intercesora… “eles passarão,

tu passarinho”.

 

 

 

 



PRÓLOGO:

LA AUDACIA DEL GRAN RELATO

 

Las últimas generaciones de historiadores de la educación

han vivido del fragmento, de su producción, su visibilización

y celebración. Esta tarea, que ya lleva algunas décadas de

despliegue, nació, sin duda, del cansancio epistémico —pero

también político— frente a las clásicas narrativas liberales

de la historiografía educativa y a las respuestas

conservadoras y católicas que se produjeron durante el siglo

xx. Particularmente en América Latina, el liberalismo

fundacional de la primera historiografía educativa local

planteaba una gran división del pasado educativo definida

en la cesura de la fundación republicana y en la narración

del progreso. Los manuales de historia de la educación, las

historias globales de la escolarización nacional y una

profundización sobre la obra de los respectivos héroes

pedagógicos y político-educativos en clave nacional forjaron

la memoria histórica no solo de generaciones de maestros,

sino también del horizonte político-cultural fundante de la

institucionalización de la educación como disciplina

universitaria. Particularmente en América Latina, el

diagnóstico “postmoderno” de Jean-François Lyotard no fue

leído como mera epistemología sino como una oportunidad

de articulación de un hartazgo historiográfico con respecto a

la herencia cultural de un liberalismo, cuyo carácter de

mera fachada institucional de realidades violentas, poco

democráticas y sumergidas en la naturalización de la

desigualdad, se hacía cada día más evidente desde la

década de 1960.

En el gesto de cansancio político-epistémico contra las

historias nacionales de la educación, curiosamente se

consolidó la profesionalización de la investigación histórico-



educativa. Como tantas veces en América Latina, las

apuestas políticas de los universitarios no solo se traducían

en eventos políticos, sino también en programas de

investigación diferenciados, comprometidos, sí, pero que no

abandonaban el terreno de la investigación y de sus bases

teórico-metodológicas. Aparecieron los diversos pasados

educativos de los grupos subalternos, entre ellos de los

maestros mismos, de las infancias, de las etnias, de las

identidades. Aparecieron las tesis de la no conformidad, de

la inercia institucional, de las historias divergentes, de la

falta de nexo evidente entre programa y realización. En fin,

la implosión de las primeras grandes narrativas constituyó

el substrato en el cual se alimentó la profesionalización de

la historiografía educativa latinoamericana y su

diferenciación inusitada como campo de saber.

Es de sumo interés observar que justamente en estas

últimas décadas la producción de “manuales” de historia de

la educación no ha sido una de las ramas preferidas por los

colegas de este campo de indagación. Si tomamos los

manuales como espacios privilegiados de un inventario y de

un esfuerzo de articulación de los diversos fragmentos de

saber, puede decirse que su relativa escasez muestra que

las síntesis globalizadoras están bajo sospecha. La historia

de la educación que se nos presenta parece definirse como

una estrategia de investigación sustentada en la

comprensión de especificidades, de configuraciones y

encrucijadas. Esta historia de la educación se resiste a ser

vertida en los moldes del conocimiento globalizador y

totalizante, quizás porque este tipo de saber ha quedado

identificado con la vieja historiografía educativa. Un cierto

escepticismo hacia las síntesis como género textual y hacia

las grandes interpretaciones como gestos intelectuales se

encuentra en el énfasis en las dimensiones regionales,

locales, de la educación, así como también en la paciente

elaboración teórico-historiográfica de objetos de indagación

cada vez más diferenciados.



En este panorama, el trabajo de Carlos Ernesto Noguera

rompe una lanza en pos de la reconsideración de las

grandes narrativas sobre el pasado educativo. Más aún, el

trabajo que aquí se presenta no se conformó con una

reconstrucción globalizante en tono nacional o, incluso,

regional. Carlos Noguera parece no haberse conformado con

esos límites a la hora de formular preguntas hacia el pasado

educativo, y resolvió cerrar una apuesta de alto riesgo: la de

sistematizar algunos puntos nodales de la tradición

pedagógica y educativa occidental, desde su emergencia en

el confuso contexto del mundo mediterráneo de la Grecia

clásica y de sus trances de cristianización en el siglo iv de

nuestra era. El resultado de tal apuesta no puede ser nunca

un estudio puntual, acotado y fragmentado sobre una

configuración educativa específica. Repitámoslo con todas

sus consecuencias: Noguera nos presenta una gran

narrativa sobre dimensiones centrales del trabajo y la

relación educativa; una narrativa que llega hasta el siglo xx

y que pretende sistematizar transformaciones

fundamentales de dimensiones básicas de este trabajo y

esta relación.

Si faltaba algún elemento para caracterizar su productiva

megalomanía y su riesgo intelectual, hay que mencionar

que Noguera realiza este trabajo sólidamente apoyado en la

obra de Michel Foucault. Justamente uno de los grandes

maestros del proyecto antinarrativista y antiglobalista,

siempre tan atento a las especificidades, al escrutinio del

detalle, de la discontinuidad y de lo pequeño, sirve aquí

como punto de apoyo para formulaciones de gran alcance y

alta sistematicidad. Si en la letra de este libro tenemos un

producto hereje de la tradición foucaultiana —una gran

narración—, en cada capítulo accedemos a saltos al vacío y

riesgos interpretativos que pueden leerse como

profundamente foucaultianos en tanto producción de

diferencia y sentido de estrategia frente a los discursos

dominantes. El hecho de que la locura inherente a este



proyecto se haya producido al sur de la línea del Ecuador no

es necesario comentarlo, por la claridad de su gesto

desafiante a las relaciones coloniales de saber, en donde los

grandes relatos son solamente recibidos y nunca

producidos, en ese lugar imaginario que es el Sur. En suma,

el libro que el lector tiene en sus manos es un producto de

la audacia. La audacia tiene, evidentemente, sus costos,

como veremos; pero genera también oportunidades

interpretativas excepcionales y una vitalidad historiográfica

que ningún producto más modesto puede generar.

Evidentemente, la producción de una gran narrativa no

puede hacerse hoy, en el mundo del fragmento, como se

hacía en la modernidad clásica. Si la inspiración

foucaultiana tiene una productividad analítica, esta se

concentra particularmente en la producción de nodos

temáticos, teórico-problemáticos, de una especificidad y

una densidad tales que puedan ser rastreados en el amplio

marco temporal que ofrece este libro. En efecto, la pregunta

pedagógica por la gubernamentalidad fue planteada por

Foucault y sus acólitos como la pregunta por el

establecimiento de una relación que implicó en su historia

diversas constelaciones de relaciones de conducción. Es a

través de esta lente específica que Noguera interroga los

textos clásicos del pensamiento educativo occidental, no

desde una supuesta práctica en un contexto social, político

o cultural, sino desde una práctica que es vista como social,

política y cultural en su propia conformación, sin derivar su

carácter social o cultural a la cómoda categoría de los

“contextos”. Las vicisitudes de la relación pedagógica como

relación de conducción, sus fluctuaciones temáticas, sus

articulaciones con aparatos burocráticos, su diferenciación

en campos de saber crecientemente nacionales: todo esto y

mucho más se presenta en las siguientes páginas.

En la audacia del gran relato no le queda a Noguera otra

posibilidad que la de modelizar. Concentrándose en obras

seminales que proponen y reflexionan prácticas de



vinculación caracterizadas como “pedagógicas”, Noguera

nos propone ver la emergencia de la sociedad educativa

como una configuración específica de fines del siglo xviii, en

la cual las categorías vinculadas a la semántica de la

“formación” se asocian a la estatalidad creciente y a una

nueva sensibilidad de un gobierno más general, más

racional y orientado al progreso. Esta cesura, sin embargo,

tiene que producir una ruptura con formas tempranas de un

gobierno abarcador y “domesticante”, presente en una

configuración anterior, la de la “sociedad de la enseñanza”,

en la cual la producción de una docilidad a través de la

distribución racionalizada de preceptos había reaccionado a

los turbulentos tiempos posteriores al cisma de la

cristiandad occidental.

Si bien la mayoría de los relatos historiográficos

centrados en la modernidad se detienen en la amalgama

del libro impreso, el descubrimiento de América, el

Renacimiento y la Reforma, Noguera se aventura a

desenterrar raíces mucho más profundas de esta

configuración, raíces plenamente enterradas en el horizonte

cultural y político del cristianismo. Su lectura de obras clave

de San Agustín y de Santo Tomás de Aquino reapropia para

la pedagogía crítica formulaciones que hemos abandonado

a las expresiones más rancias de la educación cristiana y

católica. Sin un conocimiento acabado de la teología política

y de la concepción de educación de San Agustín no puede

entenderse el desafío de ese monje agustino renegado que

fue Martín Lutero. Sin la recuperación de las preguntas

clásicas —identificadas con la obra de Aristóteles— en la

obra de Santo Tomás de Aquino no puede entenderse la

dimensión utópica y redentora de nuestros discursos sobre

el aprendizaje. Por último, su breve consideración de la

paideia clásica adquiere aquí un doble sentido: se trata del

trasfondo de formación y gobierno contra el cual San

Agustín, un producto de esa paideia, escribe sus obras sobre

el maestro y la catequización en el siglo IV de nuestra era; y,



a la vez, se trata del horizonte cultural en el cual se

producen los saberes que Santo Tomás integrará en su

empresa unificante de cristianización de la razón. Desde

una perspectiva genealógica y de análisis gubernamental, la

lectura que Noguera propone sobre estas constelaciones es

—a mi modesto saber— prácticamente única en el campo

de la pedagogía crítica contemporánea.

Así como el advenimiento de la sociedad educativa y su

saber, la pedagogía, requiere un ejercicio de revisión de sus

dilemas y herencias, la cesura de finales del siglo XVIII

requiere también una mirada hacia sus transformaciones en

las peripecias de la modernidad occidental. Noguera —

siguiendo aquí una intuición analítica de la muy querida

Olga Lucía Zuluaga— indaga estas transformaciones desde

la perspectiva de la creciente nacionalización de las

configuraciones de saberes y prácticas vinculados a la

emergencia de esta sociedad educativa. Asimismo,

identifica en las pedagogías escolanovistas los primeros

movimientos hacia un cierre del círculo de gobierno que

implica la emergencia actual de una sociedad de

aprendizaje, una sociedad en la cual la invisibilización de la

función docente no conlleva, ni mucho menos, un

debilitamiento de las relaciones de conducción, de gobierno

y de incumbencia estatal, todas dimensiones clásicas de la

sociedad educativa. Al final del texto, tan sustancial y con

tanta diferenciación y síntesis simultáneas, la impresión de

tener entre las manos un libro sobre la “historia del

presente” prevalece. No se lee aquí una historia de la

educación occidental, la cual no sería posible en estas

limitadas páginas, sino un ejercicio de historización de la

condición pedagógica y educativa actual.

Esta última consideración es necesaria ante el tipo de

críticas y comentarios que puedan provenir de los colegas

orientados al oficio de historiar. Los historiadores son los

maestros del detalle. Ante el carácter incompleto de

cualquier producción intelectual, el historiador siempre tiene



algún aspecto, alguna persona, alguna fuente que

diferencia, cuando no impugna, las tesis más innovadoras.

Estas observaciones se presentan muy frecuentemente

como contraevidencia de las tesis en cuestión, a las cuales

se las acusa de ignorar las especificidades históricas. En

verdad, el historiador tradicional se preguntaría leyendo el

texto de Noguera sobre la eficacia institucional del

agustinismo pedagógico en el aparato de la Iglesia, sobre la

realidad histórica del programa de Comenio, sobre el

impacto de los conceptos rousseaunianos en los sistemas

educativos nacionales, sobre la existencia real de una

pedagogía institucionalizada que se derive de la obra de

John Dewey, etc. Todas estas y muchas otras impugnaciones

de las tesis aquí vertidas tienen sus razones muy válidas, y

los pedagogos que utilizan la historia o los historiadores de

la educación tienen que ser muy atentos a este tipo de

críticas. No pueden seguir afirmándose algunos topos

historiográficos, como el de la cronología de la emergencia

de la sociedad disciplinaria en la tradición foucaultiana o la

tesis de la invención de la infancia siguiendo la obra de

Ariès, sin tomar en cuenta las críticas historiográficas

despiadadas y muy sustanciales que se han elaborado sobre

estas tesis en las últimas décadas.

Ahora bien, el historiador de la educación, sobre todo si

argumenta en el campo de los estudios educativos y trabaja

en la formación de futuros docentes, no es un mero

historiador especializado en un campo temático específico.

De este historiador, el saber educativo espera y demanda

una serie de consideraciones fundadas sobre el tipo de

prácticas que denominamos pedagógicas, sobre su

institucionalización, sus aporías y sus opciones. El estatuto

del saber histórico en el campo de la educación no se agota

en una historia historiográficamente correcta, detallada,

llena de fuentes de archivo y con notas a pie de página bien

hechas y consistentes. Carlos Noguera, con su trabajo, nos

recuerda que los momentos de síntesis y la gran narración



acompañan al saber educativo como un fantasma, y que la

audacia intelectual vinculada con este tipo de ejercicios no

desmiente la historiografía prolija sino que le otorga un

espacio adicional de despliegue y de interpretación. El

trabajo excesivo de Noguera nos invita a los pedagogos y a

los historiadores de la educación a ejercer el exceso de la

interpretación y a redescubrir la audacia que alguna vez

tuvimos para escribir y reescribir los pasados de nuestra

propia emergencia como sujetos y como sociedad.

Marcelo Caruso

Universidad de Humboldt, Berlín



PEDAGOGÍA Y GOBIERNO: UNA MIRADA

PANORÁMICA

 

La historia de la educación y la pedagogía surgió en Europa

durante el siglo XIX y pronto se constituyó en la disciplina

fundamental para el desarrollo de una ciencia de la

educación o pedagogía. Durante la segunda mitad de ese

siglo y a lo largo de las primeras décadas del siguiente, la

recién fundada disciplina atravesó un periodo de

florecimiento después del cual solo consiguió un relativo

auge a partir de la segunda mitad del siglo XX. Su

nacimiento estuvo íntimamente ligado a las necesidades de

formación de maestros que los nuevos aparatos de

instrucción pública requirieron como parte de la expansión y

consolidación de la escuela pública de masas; de ahí que

trabajos como los de Compayré,
1
 Dilthey,

2
 Durkheim

3
 y

Monroe
4
 sean hoy considerados como textos clásicos

utilizados durante décadas para la formación de maestros

en las escuelas normales, como referentes obligados para

los investigadores de la historia de la educación y como

parte del propio horizonte teórico de la pedagogía.

Trabajos más recientes, como los de Luzuriaga,
5

Abbagnano y Visalberghi,
6
 Mayer

7
 y Bowen

8
 forman parte de

un segundo periodo en la historiografía de la educación, y

hoy pueden ser considerados como clásicos al lado de sus

ilustres antecesores. Pero talvez hayan sido estos los

últimos grandes manuales, pues las publicaciones de las

últimas décadas (una excepción es el libro Storia della

Pedagogia, de Franco Cambi, publicado en 1995) evidencian

un abandono de la pretensión de las grandes síntesis en

favor de historias más particulares, vinculadas,

principalmente, al análisis de la constitución de la escuela y

del desarrollo de los procesos de escolarización de la



población desde el siglo XVI. Las nuevas tendencias

historiográficas generadas durante la segunda mitad del

siglo XX, el auge de las perspectivas post-estructuralistas en

las ciencias sociales y humanas, y las transformaciones en

los procesos de formación de maestros —particularmente, el

desplazamiento que sufrió la historia de la educación como

área central en tales procesos— fueron factores

determinantes en el declive de las grandes síntesis en el

campo de la historia de la educación y la pedagogía.

Por el contrario, dentro de los nuevos enfoques

constituidos durante las últimas décadas es posible percibir

un cierto auge de trabajos como los de Varela (1983, 1991),

Ball (1990),
9
 Larrosa (1995), Hunter (1998), Zuluaga (1999),

Caruso y Dussel (1999) y Popkewitz (2003), en donde la

puesta en juego de las herramientas arqueológicas y

genealógicas del pensador e historiador francés Michel

Foucault ha contribuido de manera significativa a una

reinterpretación del proceso de constitución de la escuela

pública, de una ciencia de la educación o pedagogía y de los

sistemas nacionales de educación en la modernidad. La

presente investigación se localiza dentro de esa

perspectiva, pero, más específicamente, dentro de una

tradición local que desde los años ochenta se consolidó en

Colombia como una alternativa a las tradicionales historias

de la educación y a algunas posturas teóricas según las

cuales la pedagogía solo podía ser considerada como un

saber instrumental (Zuluaga, 1999; Noguera, 2005).

Ahora bien, se trata de un trabajo arriesgado, que se hizo

necesario ante el vacío existente, tanto en los clásicos como

en la actual historiografía, acerca de la constitución de lo

que autores como Echeverri (1999) y Zuluaga (2009)

denominan las culturas o tradiciones pedagógicas

modernas. El primer riesgo tuvo que ver con la tentativa de

abordaje de un problema específico de la historia europea

desde la perspectiva y las herramientas de un autor

‘periférico’. Tal vez los investigadores europeos  encuentren



arrogante, pretensiosa o simplemente ingenua esta

empresa, pero su razón de ser se encuentra en los

desarrollos de una ya consolidada tradición intelectual de

más de 30 años de trabajos alrededor de la pregunta por las

condiciones de posibilidad del saber y la práctica

pedagógica en fuentes europeas y locales. Podría decirse

que para comprender de mejor manera las características

que asumieron el discurso y las prácticas pedagógicas en

nuestros territorios (con su mezcla de perspectivas

curriculares, pedagogía, didáctica y ciencias de la

educación) se hacía necesaria una exploración de la

constitución de las tradiciones pedagógicas europeas y sus

principales conceptos. No a la manera de una historia

comparada, sino a la luz de la tradición académica

articulada alrededor de la perspectiva arqueológica y

genealógica apropiada o reelaborada por el Grupo de

Historia de la Práctica Pedagógica en Colombia.

El segundo riesgo —derivado del anterior— corresponde a

lo que Caruso en su prólogo a este libro califica como la

“osadía del gran relato”. Para poner en contexto esa

apreciación, considero que es necesario tener en cuenta la

diferencia entre un trabajo panóptico y uno de corte

panorámico. Una mirada panorámica es un examen en

extensión, general y, a diferencia de una mirada panóptica,

no pretende ser exhaustiva, detallada, minuciosa, precisa.

El panorama, en tanto visión extensiva, pretende abarcar un

conjunto en la perspectiva de su inteligibilidad; el panóptico

es un instrumento para verlo todo, en detalle, de manera

precisa, siguiendo claramente sus contornos, cada una de

sus partes, en sus minucias, en sus pormenores y, antes

que comprender, procura monitorear, verificar, dominar

(conocer).

Un panorama no pretende mostrar las cosas tal cual ellas

son, sino mostrar una perspectiva de ellas, una cara. Un

panorama es una perspectiva. De acuerdo con el punto de

vista, según la perspectiva, el panorama varía. No existe



solamente una mirada panorámica de un objeto. Un mismo

objeto da lugar a diversos panoramas. La clave de un

panorama es la perspectiva. La mirada panóptica, por el

contrario, pretende —a través de su examen minucioso—

descubrir, develar, dar cuenta fielmente, del objeto en

cuestión.
10

 Mientras una pintura panorámica de un objeto es

un punto de vista suyo, un cuadro panóptico pretende ser

su reproducción, su precisa representación.

Lanzar una mirada panorámica o emprender una

observación panóptica es una cuestión de elección, pero no

es simplemente un asunto de gusto: en la elección entran

en juego cuestiones de interés, necesidad, posibilidad y

utilidad. Si estuviese interesado en un trabajo científico, por

ejemplo, la elección de un panorama sería errada, pues el

panorama es general, muy amplio, abarcador y, justamente

por eso, poco preciso en los detalles, en cada uno de los

contornos. La mirada panóptica, por las características del

trabajo que implica, es más útil para espacios bien definidos

y pocos objetos; es como una fotografía satelital que

permite aproximaciones diversas sobre cada una de las

partes de un territorio. Por el contrario, la mirada

panorámica es más apropiada para visibilizar amplios

espacios y objetos variados; es como un mapa que ofrece

los límites y accidentes más generales de un territorio, sus

componentes principales, señalando sus trazos más

característicos.

Debo decir que la elección de una mirada panorámica (el

gran relato que señala Caruso) no fue un propósito inicial,

no estuvo presente desde el comienzo de este trabajo. El

desarrollo de la propia investigación me llevó a asumir ese

riesgo, en la medida en que las preguntas iniciales me

exigieron ir cada vez más atrás en el tiempo, siguiendo la

genealogía de ciertas técnicas o la arqueología de

determinadas ideas, nociones y conceptos. Así, asumiendo

el riesgo de parecer muy ambicioso y hasta anacrónico,

opté por construir un panorama del horizonte conceptual



del saber pedagógico y un mapa de las transformaciones

más generales de las prácticas pedagógicas modernas,

señalando sus procedencias y, por tanto, su vínculo con

nociones y prácticas milenarias estudiadas ya en los autores

clásicos.

Dos hechos en particular contribuyeron a reafirmar mi

elección: por una parte, la existencia de un amplio volumen

de historias de la educación y de la pedagogía que cubren el

amplio periodo entre el mundo griego antiguo y la

modernidad; materiales que son como mapas previos a

partir de los cuales era posible guiarme y revisar sus

interpretaciones en función de mi perspectiva; por otra

parte, la posibilidad de contar con la publicación, tanto en

papel como en formato digital (vía Internet), de versiones —

en sus idiomas originales— de algunos textos significativos

para la temática seleccionada. Sin duda, este tipo de trabajo

no habría sido posible sin la extensión y cualificación de los

servicios de internet durante la última década, en particular

sin los procesos de digitalización bibliográfica emprendidos

por reconocidas bibliotecas, como la Bibliothèque National

de France y organizaciones como Internet Archive. Digital

Library, además de decenas de sites dedicados a la

digitalización de obras de autores clásicos (Montaigne,

Erasmo, San Agustín, Santo Tomás, etc.).

Antes de abordar el último riesgo asumido, debo

reconocer que la mirada panorámica elegida tiene un riesgo

adicional: su confusión con una historia del pensamiento o

con una historia de las ideas pedagógicas. Si bien en este

trabajo se ha llevado a cabo una revisión de los

planteamientos de los llamados “grandes pedagogos”, tal

mirada se aparta de la noción tradicional de continuidad o

linealidad según la cual la producción pedagógica (o de

cualquier otro campo de saber) correspondería a un

permanente desarrollo en donde cada nuevo autor retoma

las elaboraciones de sus antecesores y las actualiza o,

incluso, las supera de tal forma que la situación



contemporánea correspondería al momento de mayor

elaboración y sistematización del campo. Si aquí he partido

de la revisión de los llamados “clásicos” de la pedagogía ha

sido, justamente, en la perspectiva de, por una parte,

replantear una tal continuidad; y para señalar, por otra

parte, que los conceptos y teorías antes que del

pensamiento de un autor son producto de un conjunto más

amplio de condiciones de posibilidad en donde no tiene

cabida la noción de causalidad exterior. La producción de

conceptos (como nos enseñó Foucault) obedece a una

dinámica propia de los discursos en la que determinados

individuos cumplen una función de autor. A su vez, las

dinámicas discursivas están atravesadas por la acción de

prácticas no discursivas de distintas procedencias que las

actualizan y, en su ensamblaje, permiten “ver” y “decir”

determinadas cosas en determinados momentos.

El seguimiento de algunos conceptos clave del horizonte

conceptual de la pedagogía (Zuluaga, 1999) obedece a una

perspectiva arqueológica cuya intención fue establecer un

mapa general en el cual se señalan las particularidades,

pero también las relaciones y el viaje de determinadas

nociones por distintas formaciones discursivas. Como

ejemplo, puede verse que los conceptos de doctrina y

disciplina, propios del pensamiento pedagógico cristiano

medieval, no se corresponden unívocamente con los

conceptos modernos de enseñanza y aprendizaje; tampoco

corresponden a los conceptos de institutio y eruditio

elaborados por los humanistas del Renacimiento y la época

clásica. Sin embargo, y este es uno de los asuntos que

pretendo sustentar con esta investigación, unos y otros

están anclados en una tradición milenaria, en un arte

antiguo cuyo propósito más general ha sido la conducción

de la conducta de sí y de los otros. Pero a propósito de este

asunto podemos pasar a analizar el último riesgo que debió

enfrentar esta investigación.



El tercer riesgo fue la utilización de la noción de

gubernamentalidad elaborada por Foucault a lo largo de sus

últimos cursos en el Collège de France como herramienta

central para mis análisis. Con tal decisión el trabajo podría

tornarse una especie de aplicación de esa noción para

rescribir la historia de la pedagogía. Espero haberme alejado

lo suficiente de tal posibilidad, pues la intención del trabajo,

por el contrario, fue la utilización de esa noción para operar

sobre mi problema de investigación. Nuevamente, debo

decir a mi favor que antes que una reconstrucción

foucaultiana de la historia de la pedagogía occidental, el

trabajo encontró en la lectura de los cursos Hermenéutica

del sujeto, Seguridad, terrirorio, población y Nacimiento de

la biopolítica de Michel Foucault, una clara vinculación entre

los problemas de la filosofía antigua y los problemas

pedagógicos; asunto que, de alguna manera, se encontraba

ya planteado en el clásico trabajo de Jaeger (2001,

publicado originariamente en 1934) y en análisis más

recientes como los de Hadot (1998, 2006a) y Sáenz (2008).

Este hallazgo hizo más apropiada la utilización de la noción

de gobernamiento, pues el propio Foucault reconoce, por

ejemplo,

[…] que no se puede considerar que pedagogía, gobierno de sí y salvación

constituyan tres dominios perfectamente distintos y que operaban con

nociones y métodos diferentes; de hecho, entre uno y otro había muchos

intercambios y una verdadera continuidad. (Foucault, 1997, p. 112)

La propuesta general de este trabajo consiste, entonces,

en considerar el saber y las prácticas pedagógicas

modernas como un saber y unas prácticas articuladas

íntimamente a los procesos de gobierno de todos y de cada

uno, puestos en marcha en Europa desde el siglo XVI. En

otras palabras, se trata de pensar la pedagogía (como

práctica y como saber) en clave de la gubernamentalidad, y

ello requiere unas ciertas aclaraciones y precauciones de

método, pues no se trata de tomar una supuesta teoría



sobre el problema del gobierno y aplicarla al análisis de la

pedagogía. La gubernamentalidad, por otra parte, no es

‘algo’ que existió, no es algo del orden de lo real; es,

fundamentalmente, una herramienta, una noción

metodológica cuya utilización permite elaborar un

panorama sobre el problema en cuestión antes que un

cuadro detallado sobre lo que realmente aconteció.

LA GUBERNAMENTALIDAD COMO NOCIÓN METODOLÓGICA

Una noción metodológica es una herramienta para pensar,

un instrumento para operar sobre un problema. En el

sentido particular que quiero señalar en este trabajo, una

noción metodológica es una herramienta, un instrumento

que Foucault elabora para el desarrollo de su actividad de

investigación y enseñanza. Debemos recordar que desde

1970 y hasta el momento de su muerte en 1984, Foucault

fue profesor de la cátedra de Historia de los sistemas de

pensamiento del Collège de France, y que anualmente

(exceptuando el periodo de año sabático entre 1976-1977)

ofreció un curso en el que presentaba las elaboraciones de

sus trabajos de investigación. Sus actividades principales

eran, entonces, la investigación y la enseñanza, aunque

habría que reconocer que esta última poco tenía que ver

con la actividad desarrollada en una cátedra universitaria

común y corriente, en la cual el profesor enseña una

disciplina, unos conocimientos más o menos establecidos (y

registrados en los libros o manuales publicados para el

propósito), como resultado de la dinámica de producción

académica del campo disciplinar correspondiente. De

hecho, el Collège de France no es exactamente una

institución de enseñanza sino un organismo de

investigación en donde sus ‘profesores’ están obligados a

dictar 26 horas anuales de cátedra, en las que deben

exponer los resultados de una investigación original.
11

 Sin

embargo, por el hecho de tratarse de presentaciones



públicas en un mismo espacio, con cierta regularidad

durante determinado tiempo, para determinado grupo de

asistentes, podrían ser consideradas como una actividad de

enseñanza. Sobre este punto, el propio Foucault señala lo

siguiente, en la clase inicial de su curso del año 1976:

Y me parece que la actividad de enseñanza, en última instancia, no tendría

sentido si no se le diera, si no se le atribuyera, en todo caso, esta

significación, o al menos la que yo sugiero: puesto que nos pagan para

investigar, ¿quién puede controlar las investigaciones que hacemos? ¿De qué

manera podemos mantener al corriente a quienes pueden interesarse en

ellas y a los que tienen algún motivo para conectarse con ellas? ¿Cómo se

puede hacer, como no sea, en definitiva, por la enseñanza, vale decir, por la

declaración pública, el informe público y más o menos regular del trabajo

que estamos haciendo? (Foucault, 2000, p. 15)

Ahora bien, según podemos apreciar en el seguimiento

de sus clases, en el movimiento que toma la presentación,

en la organización y recomposición del curso, investigación

y enseñanza no constituyen dos actividades completamente

diferenciadas ni claramente separadas y delimitadas. En los

cursos del profesor Foucault la enseñanza no es el momento

de la presentación de los resultados de la investigación; es

decir, la enseñanza no es el momento de la reproducción de

los resultados de la investigación: el momento del informe

público del rumbo de la pesquisa es, a su vez, parte de la

propia investigación. El momento de la presentación

pública, y particularmente la preparación de los cursos y de

cada una de las clases, es un periodo de organización

conceptual, de recomposición, de articulación, de

establecimiento de relaciones, pero también de producción

de conceptos, de nociones que a la vez que sirven para

explicar al auditorio, ofrecen al propio profesor/investigador

la posibilidad de apreciar nuevas articulaciones que la

lectura anterior no había logrado mostrar. Por esto, la

preparación de las clases no es un momento de

simplificación o un proceso de vulgarización de las

elaboraciones de la investigación para que puedan ser



recibidas y comprendidas por el auditorio. Digamos que tal

actividad didáctica es un momento de producción, de

creación; y las elaboraciones que acontecen en ese proceso

(que requiere de una escritura, aunque sea a manera de

esbozo general) no son solo realizadas en función de

explicarlos a los otros, no son producidas pensando en las

características y necesidades de los asistentes/estudiantes;

el contenido de cada clase no es una adaptación de un

conocimiento en función de un sujeto que debe aprender.

Aunque las clases sean preparadas para ser presentadas

ante un auditorio, los problemas presentados, los conceptos

trabajados no dependen de las características de los sujetos

que escuchan, ni tienen que ver, en principio, con los

intereses, necesidades y demandas de los asistentes. Ellos

pertenecen al orden del pensamiento, de los intereses, de

las necesidades, de los deseos del profesor. En la clase del 7

de enero de 1976, decía lo siguiente:

En esa medida, me considero absolutamente obligado, en efecto, a decirles

próximamente lo que hago, dónde estoy, en qué dirección […] va ese

trabajo; y en la misma medida, también, los considero enteramente libres de

hacer lo que quieran con lo que yo digo. Se trata de pistas de investigación,

ideas, esquemas, líneas de puntos, instrumentos: hagan con ellos lo que

quieran. En última instancia, eso no me interesa ni me concierne. No me

concierne en la medida en que no tengo que plantear leyes para la utilización

que ustedes les den. Pero sí me interesa en la medida en que, de una u otra

manera, la cosa se engancha, se conecta con lo que hago. (Foucault, 2000,

p. 15)

Retomando el asunto de cómo la preparación de las

clases, cómo el momento de la enseñanza forma parte de la

propia investigación, podríamos ver el ejemplo de la clase

del 1.º de febrero de 1978. En ella, el profesor Foucault

introduce por primera vez la noción de gubernamentalidad

—gouvernementalité—, y señala que el título más exacto

para ese curso debería ser Historia de la gubernamentalidad

y no Seguridad, territorio, población, como había anunciado

y como finalmente será conocido. Esa afirmación muestra



que el profesor Foucault no tenía el curso listo y acabado,

pero también, y más importante aún, muestra que su

investigación no estaba aún concluida. Dadas las

implicaciones que tendrá esa noción en sus trabajos

posteriores, bien podríamos decir que esa clase constituye

un acontecimiento. Su publicación como texto aislado,

descontextualizado, en antologías de otros textos de diversa

naturaleza (conferencias, entrevistas, etc.) o, sea, su

publicación y su lectura como texto escrito borra su

procedencia y no permite observar sus condiciones de

aparición, su uso en el marco de la investigación

desarrollada por Foucault en ese momento; congela, en fin,

la noción, haciendo invisible su carácter de herramienta

metodológica y, por tanto, su importancia en el movimiento

de la investigación y del pensamiento.

Pero, ¿qué es a fin de cuentas una noción metodológica?:

un instrumento, una herramienta para pensar. Y aquí

debemos recordar que para Foucault pensar no es un ‘buen

pensar’ o un ‘pensar bien’; no se trata de pensar

correctamente, pues su interés tampoco es el conocimiento:

pensar no es conocer; el pensamiento no está en la

dirección del conocimiento: la investigación foucaultiana no

busca producir conocimiento, no se trata de una

investigación científica. De la misma manera, la actividad

de enseñanza del profesor Foucault no está en la línea de la

transmisión de conocimientos, pero tampoco en la dirección

de producir aprendizajes. Una y otra implican unos objetivos

previos definidos en función del sujeto que aprende. Si una

noción metodológica (como, por ejemplo, la de

gubernamentalidad) es diseñada como herramienta para

pensar, entonces se trata de un instrumento para provocar,

para tensionar, para incitar el pensamiento: pensar de otro

modo, pensar lo impensado antes que conocer o reproducir

lo ya sabido. En este sentido, utilizando un término antiguo

que Pierre Hadot recuperó, podríamos decir que una noción

metodológica es un instrumento de ‘conversión’.



En su sentido filosófico (y religioso) la conversión es la

transformación de una concepción mental, que puede ir

desde la simple modificación de una opinión hasta la

transformación absoluta de la personalidad (Hadot, 2006).

La palabra latina convertio corresponde a dos términos

griegos: episthrophe, que significa cambio de orientación, y

que implica la idea de un retorno (al origen o a sí mismo); y

metanoia, que significa cambio de pensamiento,

arrepentimiento sugiriendo la idea de mutación y

renacimiento (Hadot, 2006).
12

 Una noción metodológica es,

entonces, una herramienta para realizar una conversión, un

giro, una virada, un cambio de orientación, justamente lo

que Foucault va a hacer con la introducción de la

gubernamentalidad en su curso de 1978.

En la clase de apertura de su curso Seguridad, territorio,

población (11 de enero de 1978), Foucault establece el

propósito de su trabajo: “Este año querría comenzar el

estudio de algo que hace un tiempo llamé, un poco en el

aire, biopoder” (Foucault, 2006, p. 15). Sin embargo, tres

clases después, agrega:

En el fondo, si hubiese querido dar al curso propuesto este año un título más

exacto, con seguridad no hubiera elegido ‘Seguridad, territorio, población’. Lo

que querría hacer ahora, si tuviera verdaderamente interés en hacerlo, es

algo que llamaría una historia de la ‘gubernamentalidad’. (Foucault, 2006, p.

137)

Y fue justamente eso lo que hizo durante los años

siguientes: una historia de la gubernamentalidad, que

aparece como proyecto en esta clase y que irá

recomponiendo y transformando sus propósitos iniciales,

llevándolo por un camino, lejos de aquel que había

vislumbrado al inicio de ese curso de 1978. En aquella clase

del 1.º de febrero, en la que muda su rumbo de trabajo, el

profesor arriesga una triple definición de esa noción, que le

servirá de orientación en el desarrollo de las posteriores

clases y, como veremos, de los próximos cursos:


