
Kulturelle Bildung hat zurzeit Konjunktur in Theorie und 
Praxis. Es ist auf nationaler wie internationaler Ebene 
eine intensivere Auseinandersetzung mit kultureller Bil-
dung festzustellen. Ein Indikator dafür sind u. a. die von 
der UNESCO ausgerichteten Weltkongresse zur ästheti-
schen Bildung.
Dieser Band bietet einen Überblick über theoretische An-
sätze einer spartenübergreifenden kulturellen Bildung in 
unterschiedlichen Bildungsorten und mit verschiedenen 
Altersstufen. Er stellt in einem ersten Teil historische Dar-
stellungen der kulturellen bzw. ästhetischen Bildung vor. 
Der zweite Teil sammelt unterschiedliche Ansätze einer 
Theorienbildung der Kulturpädagogik.

www.juventa.de
ISBN 978-3-7799-3281-9

Tom Braun | Max Fuchs |  
Wolfgang Zacharias (Hrsg.) 

Theorien der  
Kulturpädagogik

Th
eo

ri
en

 d
er

 K
ul

tu
rp

äd
ag

og
ik

B
ra

un
 |

 F
uc

hs
 |

  
Za

ch
ar

ia
s 

(H
rs

g.
)

3281_UmschlagBraunFuchsZacharias_KulturPaed_final.indd   Alle Seiten 14.07.2015   08:49:42



1 

Tom Braun | Max Fuchs | Wolfgang Zacharias (Hrsg.) 
Theorien der Kulturpädagogik 

 
 

  

 



2 

 

  

 



3 

Tom Braun | Max Fuchs |  
Wolfgang Zacharias (Hrsg.) 
 
 

Theorien der  
Kulturpädagogik 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 



4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek Die 
Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

 

 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.  
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes  
ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt  
insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen  
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 

 

 

 

© 2015 Beltz Juventa · Weinheim und Basel 
Werderstraße 10, 69469 Weinheim 
www.beltz.de · www.juventa.de 
Herstellung und Satz: Ulrike Poppel 
 
ISBN 978-3-7799-4  
 



5 

Inhalt 
 
 
 
 
Vorwort 
 
Tom Braun, Max Fuchs, Wolfgang Zacharias 7 
 
Einführung 
 
Theorien der Kulturpädagogik. 
Möglichkeiten und Grenzen ihrer Erfassung 
Max Fuchs 10 
 
Teil 1: Historische Zugänge 
 
Zur Geschichte der Kulturpädagogik 
Jörg Zirfas 20 
 
Zur Entstehung und Begründung der neuen Kulturpädagogik 
Wolfgang Zacharias 44 
 
Kulturpädagogik und Sozialpädagogik 
Historische Entwicklungen im Vergleich 
Burkhard Hill 72 
 
Teil 2: Theoretische Zugänge 
 
Kulturelle Bildung in Zeiten der Globalisierung 
Eckart Liebau 102 
 
Kulturpädagogik und kulturelle Bildung 
Eine symboltheoretische Grundlegung 
Max Fuchs 114 
 
Kulturpädagogik als Systematische Wissenschaft?  
Entwicklungen, Gefahren und Chancen ... 
Susanne Keuchel 138 
 



6 

Zur Theorienbildung in einer urbanen  
kulturpädagogischen Topologie 
Wolfgang Zacharias 160 
 
Ästhetische Praxis in der Sozialen Arbeit 
Ralf Kuckhermann 182 
 
Theorie ästhetisch-kultureller Bildung 
Ein Zugang zur Transformation von Selbst- und Weltverhältnissen 
Rainer Treptow 207 
 
Sozialpädagogik und Kulturpädagogik der Gegenwart 
Burkhard Hill 225 
 
Pädagogische Ästhetik 
Kritische Instanz der Reflexion kulturell-ästhetischer Bildungs-  
und Erziehungsprozesse  
Armin Bernhard 245 
 
Die Theorie der ästhetischen Bildung bei Klaus Mollenhauer  
Cornelie Dietrich 277 
 
Schlussbemerkungen 
 
Desiderate und Aufgaben einer zukünftigen Kulturpädagogik 
Einige Hinweise in sieben Thesen 
Tom Braun 292 
 
Die Autorinnen und Autoren 301 

 

  



7 

Vorwort 

Kulturelle Bildung hat Konjunktur. Dabei handelt es sich aktuell nicht bloß 
um eine Konjunktur des Rhetorischen, sondern es werden sowohl in den 
klassischen Ressorts (Jugendpolitik, Bildungspolitik, Kulturpolitik) als auch 
von Stiftungen erhebliche finanzielle Mittel bereitgestellt. 

Über diese monetäre Förderung hinaus ist kulturelle Bildung aber auch 
verstärkt ein Thema in der Wissenschaft. Zwar haben Theater, Spiel, Musik, 
Tanz, bildende Kunst und Medien immer schon ihren angestammten Platz – 
und das sowohl in der Ausbildung von Lehrer/innen als auch von Fachkräf-
ten in der Sozialpädagogik und in der Sozialen Arbeit –, dennoch ist in den 
vergangenen Jahren zu erleben, dass sich das Interesse an Forschungsfragen 
deutlich erhöht hat. Zum Teil ist dies sicherlich dadurch zu erklären, dass 
Geldgeber gern Genaueres über die Wirksamkeit ihrer Investitionen wissen 
möchten, was einen starken Impuls zur Verstärkung der Wirkungs- und Eva-
luationsforschung gegeben hat. Es gibt aber auch ein erhöhtes Interesse an 
Fragen der Grundlagenforschung, der Theorienbildung und der Aufberei-
tung der Geschichte. 

Vor diesem Hintergrund erschien es uns sinnvoll und notwendig, daran 
zu erinnern, dass kulturelle Bildung kein brandneues Thema ist und nicht 
nur in einer lebendigen Praxis erlebt werden kann, sondern auch veritable 
Diskurs- und Reflexionstraditionen hat. Allerdings zeigt die Vielfalt an ver-
wandten Begrifflichkeiten (ästhetische Bildung, Kulturarbeit, Soziokultur, 
musische Bildung, ästhetisch-kulturelle Bildung, musisch-kulturelle Bildung 
etc.), dass man in der Tat von Traditionen im Plural sprechen muss, wobei 
sich die verschiedenen Reflexionspfade und Diskursarenen oft genug nicht 
gegenseitig zur Kenntnis nehmen. Obwohl es inzwischen ein „Handbuch 
Kulturelle Bildung“ gibt, das sich – aktuell auch in einer weiter fortgeschrie-
benen Onlineausgabe (www.kubi-online.de) – darum bemüht, einen Über-
blick über alle Felder und Szenen der kulturellen Bildung zu geben, ist es nach 
wie vor schwierig, einen Überblick zu gewinnen. 

Die hier versammelten Beiträge konzentrieren sich auf die Frage der  
Theorienbildung. Vollständigkeit wollte und konnte dabei nicht angestrebt 
werden. Das Buch ist vielmehr als erster Versuch zu verstehen, die Vielfalt an 
Möglichkeiten zur Theorienbildung in dem Feld der kulturellen Bildung auf- 
zuzeigen. Manche Bereiche – etwa zur Geschichte und Theorie der künstle-
rischen Schulfächer – werden dabei in diesem Band ausgeklammert. 



8 

Wir hoffen und erwarten, dass dieses Buch, zusammen mit den entspre-
chenden Teilen von „kubi-online“, neben einer sich weiterentwickelnden 
Praxis und einer sich ausdehnenden, erfahrungswissenschaftlich orientierten 
Forschungspraxis auch das Interesse an Theorien und Theoriebildung beför-
dert. 

Tom Braun, Max Fuchs, Wolfgang Zacharias 
 

  



9 

 
 

Einführung  
 
  

 



10 

Theorien der Kulturpädagogik 
Möglichkeiten und Grenzen ihrer Erfassung 

Max Fuchs 

Hans-Christoph Koller (2004) beschreibt in seinem Grundlagenwerk, das als 
Basis für das erziehungswissenschaftliche Begleitstudium zukünftiger Leh-
rer/innen dienen soll, bereits in der Überschrift die Themen, mit denen sich 
ein solcher Theoretisierungs- und Grundlegungsversuch befassen muss, näm-
lich mit Grundbegriffen, Theorien und Methoden einer sich als Wissenschaft 
verstehenden Pädagogik. Es handelt sich also um eine allgemeine Wissen-
schaftstheorie, die hier auf das Spezialgebiet der Pädagogik angewandt wird. Er 
beginnt sein Buch damit, dass er in der praxisbezogenen Pädagogik die Bedeu-
tung solch abgehoben erscheinender Themen hervorhebt: Es geht um die Her-
stellung einer Reflexionsfähigkeit, die es den späteren Pädagog/innen ermögli-
chen soll, unter dem in der Praxis üblichen Zeitdruck begründete Entschei-
dungen treffen zu können. Die immer wieder geforderte Rezeptesammlung 
kann auch dieses Werk nicht leisten, weil es grundsätzlich mit seinen Vor-
schriften und Empfehlungen die Vielfalt der Praxis mitnichten abbilden kann. 
Ziel ist also der/die „reflektierte Praktiker/in“ als Professionsmodell.  

Dass eine solche theoretische Berufsvorbereitung in praktischer Absicht 
nur im Studium geschehen kann, unterstreicht das Editorial der Reihe „The-
orie Bilden“ im Bielefelder transcript-Verlag: „Die Universität ist traditionell 
der hervorragende Ort für Theoriebildung. Ohne diese können weder For-
schung noch Lehre ihre Funktionen und in sie gesetzte Erwartungen erfüllen. 
Zwischen Theorie, wissenschaftlicher Forschung und universitärer Bildung 
besteht ein unlösbares Band.“ (Hier: Koller/Marotzki 2007: 2) 

Diese allgemeinen Ausführungen gelten natürlich auch für die Kulturpä-
dagogik. Dabei hat dieses Arbeitsfeld einige Besonderheiten, die Einfluss auf 
die Art der Theorienbildung haben und die später etwas ausführlicher be-
schrieben werden. So ist das Feld zugleich sehr alt und recht jung: Alt ist es, 
wenn man die Reflexionen zur pädagogischen Wirksamkeit der Künste in 
der griechischen Antike einbezieht (und man sich auf diese westliche Tradi- 
tion beschränkt). Dann kann man die ersten Philosophen und ihre Überle-
gungen zum Kosmos (wörtlich: Gesetz und Schmuck), zur Rolle von Harmo-
nie und Symmetrie zur Kulturpädagogik dazuzählen, sofern eine so verstan- 



11 

dene „ästhetische Bildung“ als Aufgabe der Kulturpädagogik gesehen wird 
(Zirfas et al. 2009). 

Ganz jung ist die Disziplin allerdings, wenn man das heute verbreitete 
Verständnis von Kulturpädagogik zugrunde legt. Denn dann zählt selbst eine 
erste Kulturpädagogik, wie sie in der Weimarer Zeit entstanden ist, gerade 
noch zu den Vorläufern eines Arbeitseinsatzes, der sich in den 1970er-Jahren 
als (neue) Kulturpädagogik konstituiert hat.  

Nicht einfacher wird die Arbeit zudem durch die Verwendung des Kul-
turbegriffs. Neben „Bildung“ ist „Kultur“ gerade in der deutschen Sprache 
ein sehr facettenreicher Begriff, obwohl er – so seinerzeit Moses Mendelsohn 
– am Ende des 18. Jahrhunderts noch zu den „Neuankömmlingen der deut-
schen Sprache“ gezählt wurde. Seither hat er allerdings eine enorme Kon-
junktur erlebt. Auch die verschiedenen Grundbegriffe (kulturelle Bildung, 
ästhetische Bildung oder Erziehung, musische Bildung etc.) weisen darauf 
hin, dass eine Einheitlichkeit in der Theorienbildung nicht zu erwarten ist: 
Ebenso wie die „Vermessung des Feldes“ – so ein Motto der Initiative rund 
um das „Handbuch Kulturelle Bildung“ (Bockhorst/Reinwand/Zacharias 
2012; jetzt auch www.kubi-online.de) – im Hinblick auf die Vielfalt der Pra-
xis schwierig ist, ist dies auch bei einer Vermessung des zugehörigen Theo-
riefeldes der Fall. Das vorliegende Buch ist daher nur ein erster Schritt. Doch 
wie sagt ein chinesisches Sprichwort: „Auch die längste Reise beginnt mit ei-
nem ersten Schritt.“ 

Im Folgenden wird keine Anleitung zu einer umfassenden Vermessung 
des Theoriefeldes gegeben – selbst dies wäre vermessen. Es werden vielmehr 
ohne Anspruch auf Vollständigkeit erste Überlegungen vorgestellt, in welche 
Richtungen – auch auf der Basis der hier versammelten Texte – theoretische 
Systematisierungsversuche und Ansätze der Theorienbildung gehen könn-
ten. 

Orientierung an der Allgemeinen Erziehungswissenschaft 

Ein erster Bezug zur Allgemeinen Erziehungswissenschaft wurde bereits 
oben mit dem Hinweis auf Koller (2004) hergestellt. Dessen erster Schritt be-
steht in einer – historisch angelegten – Reflexion der Grundbegriffe. Er defi-
niert Pädagogik als Wissenschaft, die auf drei Grundkonzepten beruht: Er-
ziehung, Bildung und Sozialisation, die alle drei in ihrer historischen Genese 
seit Kant entfaltet werden. 

Im Falle der Kulturpädagogik gilt dies – quasi als Verhältnis vom Allge-
meinen zum Besonderen – auch, sodass sich eine Theorie der Kulturpädago-
gik bei der Klärung der auch für sie relevanten Grundbegriffe auf solche Aus-
führungen stützen kann, wobei sie freilich die notwendige Spezifizierung 



12 

durch die Attribute „ästhetische“ bzw. „kulturelle“ Bildung, Erziehung und 
Sozialisation zu reflektieren hat.  

Damit ist man bei der unvermeidlichen Klärung dessen, was man in diesem 
Feld unter Ästhetik, den Künsten, Kultur oder dem Musischen verstehen muss. 
Als Bezugsdisziplinen werden so die entsprechenden Kunstwissenschaften, die 
(Kultur- und Kunst-)Soziologie und die Philosophie (Ästhetik) relevant, wobei 
auch Aspekte der Kunstpsychologie einbezogen werden können. In der Tat 
klären alle hier vorgestellten Arbeiten ihr spezifisches Verständnis der genann-
ten Begriffe, wobei allein durch die Vielfalt an unterschiedlichen definitori-
schen Festlegungen etwa von „Kunst“ oder „Kultur“ auch eine Vielfalt an Kul-
turpädagogiken zu erwarten ist: Kulturpädagogik ist eine plurale Disziplin, die 
unterschiedliche, vielleicht nur begrenzt miteinander vergleichbare Ansätze 
und Ausformulierungen aufweist. Insbesondere ist theoretisch denkbar, dass 
man mindestens kunstbezogene, alltagskulturell, sozialisationstheoretisch o-
der psychologisch argumentierende Ansätze erwarten kann. 

Im Hinblick auf den Grundbegriff der Bildung könnte man von konzen- 
trischen Kreisen ausgehen, wobei sich das Spektrum von einem engen Feld 
einer künstlerischen Bildung über eine ästhetische, eine aisthetische bis hin 
zu einer kulturellen Bildung immer weiter ausdehnt. Natürlich ist auch dies 
nur ein vorläufiger Ordnungsvorschlag. Denn bereits die Vielfalt unter-
schiedlicher Kunstbegriffe führt zu unterschiedlichen Theorien. Die Dyna-
mik der Entwicklung des Kunstfeldes, die vor allem durch Versuche zustande 
kommt, jeweils vorhandene Kunstbegriffe als untauglich zu erweisen, zeigt 
allerdings, wie fragil ein solcher Bezug der Kulturpädagogik auf Kunst ist. 

Eine zweite Orientierung an dem Vorgehen im Bereich der Allgemeinen 
Erziehungswissenschaft ist die in vielen Lehrbüchern vorgenommene Struktu-
rierung gemäß vorhandener Großtheorien: So unterscheidet man zumindest 
den Kritischen Rationalismus, die Kritische Theorie, man nennt einen Bezug 
auf die Geisteswissenschaften (Hermeneutik) oder auf soziologische Großthe-
orien (etwa die Systemtheorie von Luhmann), wobei einige Autor/innen ihre 
pädagogische Bereichstheorie eher als Spezifizierung der Grundlagentheorie 
verstehen, andere sehen dagegen ihren Bezug auf die Großtheorien lediglich in 
der Übernahme bestimmter Methoden (empirische, hermeneutische, kritische 
etc. Erziehungswissenschaft, so etwa Koller 2004). 

In anderen Disziplinen, vor allem in unseren Mutterdisziplinen Erzie-
hungswissenschaft und Schulpädagogik, sind entsprechende ausdifferenzierte 
Theorieentwürfe unter Bezug auf die verschiedenen Theorien der Allgemeinen 
Erziehungswissenschaft vorhanden. So kann man Schulpädagogiken finden, 
die sich eng an Habermas, Gadamer, Popper, Luhmann etc. orientieren. 

Dies gilt auch für andere etablierte pädagogische Bereiche, etwa für die 
Sozialpädagogik. So kann ein Handbuch über „Theorien Sozialer Arbeit“ 
(Engelke et al. 2009: 29) unterschiedliche Theorieansätze unterscheiden. Für 



13 

unsere Zwecke ist dabei nicht bloß die Anzahl der vorgestellten Theorieent-
würfe, die von Thomas von Aquin bis zu Hans-Uwe Otto reichen, interes-
sant. Interessant ist auch die Aufteilung nach verschiedenen Etappen, die sich 
durch unterschiedliche Interessenlagen unterscheiden. So stehen frühe The-
orien der Sozialen Arbeit unter dem Motto: vom Armutsideal bis zur Ge-
meinschaftserziehung; Theorieansätze aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts werden mit dem Leitspruch „Vom Kampf für Frieden und soziale 
Gerechtigkeit bis zur persönlichen Fürsorge“ assoziiert. Die Ansätze aus der 
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts lassen sich mit dem Satz „Von der Un-
terstützung von Menschen in ihrer sozialen Umwelt bis zum Relationieren 
von Wissen und Können“ auf einen Nenner bringen. 

Auch für eine noch zu schreibende Geschichte der Kulturpädagogik und 
ihrer theoretischen Ansätze wäre es daher interessant, nicht bloß geeignete 
Etappenunterteilungen zu finden, sondern diese Etappen auch im Hinblick 
auf vorherrschende Problemlagen und Zielformulierungen zu unterschei-
den. Das neue Handbuch zur „Geschichte der Ästhetischen Bildung“ (Zirfas 
et al. 2009) orientiert sich bislang an den üblichen historischen Etappen (An-
tike, Mittelalter, frühe Neuzeit). Der erste Teil des vorliegenden Buches zeigt 
einige Entwicklungslinien der aktuellen Kulturpädagogik auf, an die weiter-
gehende Studien anknüpfen können. 

Ein anderes Handbuch zur „Sozialen Arbeit“ (vgl. Schilling/Zeller 2012: 
142) stellt drei unterschiedliche Systematiken von Theorieentwürfen vor: 

• Hans-Ludwig Schmidt: transzendental-philosophischer Ansatz, 
geisteswissenschaftlich-hermeneutischer Ansatz, kritisch-rationa-
ler Ansatz, dialektisch-kritischer Ansatz, marxistischer Ansatz. 

• Albert Mühlum: sozial integrativer, kritisch-emanzipatorischer und 
systemverändernder Ansatz. 

• Ernst Engelke: technologisch-normalisierend ausgerichtete Schule, 
hermeneutisch-alltagsorientiert ausgerichtete Schule, ökosozial-
management ausgerichtete Schule, prozessual-systemisch ausge-
richtete Schule. 

Die in diesem Text vorgelegten neun Theorieentwürfe reichen sicherlich 
noch nicht aus, um für die Kulturpädagogik eine ähnliche Systematik vorzu-
schlagen. Als Anregungspotenzial sind die Vorschläge aus der Sozialpädago-
gik allerdings sehr brauchbar. 

In der Kulturpädagogik dominieren heute zwei Richtungen: ein erfah-
rungswissenschaftlich orientiertes Vorgehen und die sich auf philosophisch-
geisteswissenschaftliche Traditionen berufende Ansätze (u.a. Phänomenolo-
gie, Hermeneutik), deren erfahrungswissenschaftliche Basis eher auf einer 
qualitativen Forschung beruht. Natürlich ist diese Auflistung nicht trenn- 



14 

scharf, da auch erfahrungswissenschaftliche Ansätze ein theoretisches Fun-
dament benötigen und auch Theoriearbeiten auf der Basis von Erfahrungen 
sinnvoll argumentieren können. Denn auch in der Kulturpädagogik gilt sinn-
gemäß das Diktum von Kant, demzufolge Begriffe ohne Empirie leer, Empi-
rie ohne Theorie aber blind seien. 

Spezielle Kulturpädagogiken 

Geht man von einem weiten Begriff der Kulturpädagogik aus, dann kann 
man die künstlerischen Unterrichtsfächer (Musik, Kunsterziehung, Theater, 
Literatur, Tanz) mit einbeziehen, wobei zwei dieser Gebiete (Musik und 
Kunsterziehung) in allen Bundesländern eigenständige Fächer sind, Theater 
ist nur in einigen Ländern reguläres Schulfach und die anderen beiden (Lite-
ratur und Tanz) sind bloß Teile von regulären anderen Fächern (Deutsch/ 
Fremdsprachen bzw. Sport). 

Diese Einbeziehung der schulischen Kulturpädagogik ist zwar legitim, 
entspricht allerdings nicht dem Selbstverständnis vieler Akteure und auch 
nicht der Entwicklung der neuen Kulturpädagogik, die sich bewusst von 
schulischer Pädagogik abgesetzt hat. 

Immerhin hat man in diesen Feldern – insbesondere im Bereich Musik 
und Kunst – sowohl eine reichhaltige Auswahl an Theorieangeboten als auch 
Ausarbeitungen der eigenen Fachgeschichte. Die Beziehungen zur Kulturpä-
dagogik – auch im Selbstverständnis der Vertreter/innen – sind allerdings 
eher schwach und kompliziert. 

Deutliche Traditionslinien, die auch im vorliegenden Buch vertreten sind, 
gibt es in der Sozialpädagogik/Sozialen Arbeit, in der Freizeitpädagogik und 
in der außerschulischen Jugendarbeit. Hier lassen sich zudem spartenspezi-
fische Traditionslinien identifizieren (Spiel-, Medien-, Tanz-, Theater-, Mu-
sik-, Kunst-, Museumspädagogik etc.; neuerdings auch etwa Zirkuspädago-
gik), wobei es sowohl Bezüge zu den jeweiligen Sparten und ihren Theorien 
als auch zur allgemeinen Kulturpädagogik gibt. Als ein Sortiervorschlag kann 
vielleicht Abbildung 1 (S. 117) in meinem Beitrag in diesem Band gelten. 

Neben dem Bezug auf die Altersgruppe der Kinder und Jugendlichen fin-
den sich auch für andere Altersgruppen (Erwachsene, in den letzten Jahren 
auch verstärkt Senior/innen) Konzept- und Theorieentwürfe. Es gibt zudem 
identifizierbare Traditionslinien in bestimmten Trägerbereichen. So gibt es 
Traditionen und Theorieversuche etwa für eine kirchliche oder eine gewerk-
schaftliche Kulturarbeit, die die ästhetischen Praxen in die jeweiligen weltan-
schaulichen Systeme einordnen. 

Eine weitere Traditionslinie betrifft die pädagogischen Angebote etablier- 
ter Kultureinrichtungen: Oper, Museum, Theater, soziokulturelle Zentren. 



15 

Hierbei ist es vor allem die Museumspädagogik, die ein deutliches Berufsfeld 
bis hin zu etablierten Studiengängen, Zeitschriften, Handbüchern und The-
oriediskursen hat. Allerdings ist die Entwicklung solcher bereichsspezifi-
schen Ansätze von einer starken Ungleichzeitigkeit geprägt. 

Eine weitere Sortiermöglichkeit, die wie alle anderen Möglichkeiten nicht 
trennscharf von anderen Systematiken zu unterscheiden ist, ist eine Orien-
tierung an bestimmten Zielgruppen, bei der als besondere Bezugstheorie  
die spezifischen Bedingungen dieser Zielgruppe berücksichtigt werden: Ju-
gend-, Mädchen- und Jungenarbeit, Kulturarbeit mit Erwachsenen und Se-
nior/innen, mit behinderten Menschen, mit Menschen mit Demenzerkran-
kungen, mit Strafgefangenen, mit Migrant/innen etc. 

Auch gesellschaftliche Problemlagen provozieren gelegentlich Theorie-
anstrengungen: Umwelt, Gewalt, Rechtsextremismus, Krieg etc., wobei die 
Reflexionen des jeweiligen Themas verbunden werden mit pädagogischen 
Erwägungen. 

Zu diesem Buch 

Das Buch ist in zwei Teile gegliedert, in denen jeweils eine historische bzw. 
eine theoretische Perspektive im Vordergrund steht. Allerdings ist sofort er-
sichtlich, dass diese Aufteilung – wie oben vermerkt – den Mangel hat, dass 
sie kaum in einer reinen Form gelingen kann. Denn die historischen Unter-
suchungen schließen die Entwicklungen der Theorie und der Praxis ebenso 
ein wie alle hier vorgestellten theoretischen Zugänge sehr bewusst mit den 
jeweiligen Traditionen umgehen. 

Jörg Zirfas nimmt die weite Perspektive der Allgemeinen Pädagogik ein 
und beschreibt die Ursprünge des pädagogischen Denkens in Kategorien der 
Kultur als Ausdruck der Krisenerscheinungen seit dem Ende des 19. Jahr-
hunderts. Seine Typologie, die er in einem historischen Durchgang durch die 
Theorie- und Konzeptgeschichte gewonnen hat, nämlich die Unterschei-
dung einer geisteswissenschaftlichen, einer emanzipatorischen und einer re-
flexiven Kulturpädagogik, dürfte ausgesprochen hilfreich für das Verständ- 
nis, nicht nur der Geschichte, sondern auch von aktuellen Entwicklungsten-
denzen in der Kulturpädagogik sein. 

Wolfgang Zacharias beschreibt in seiner doppelten Rolle als Akteur und 
Gestalter auf der einen Seite und als reflektierender Beobachter auf der ande-
ren Seite die Entwicklung einer Neuen (in Begriffen von Zirfas: emanzipato-
rischen) Kulturpädagogik, bei der die Aktivitäten der Pädagogischen Aktion 
in München im Mittelpunkt stehen. Er zeigt, in welch dichtem Geflecht von 
praktischen, politischen und diskursiven Entwicklungen sich Kulturpädago-
gik als ein veritables Praxis- und Reflexionsfeld entwickelt hat. 



16 

Burkhard Hills Beitrag zeigt insbesondere, dass die Kulturpädagogik nicht 
die einzige Reaktion auf gesellschaftliche und Sinnkrisen der Gesellschaft seit 
über 150 Jahren ist: Gerade die Sozialpädagogik war – sehr viel mehr als 
schulbezogene ästhetische Bildungsprozesse – das wichtigste Referenzsystem 
für die neu entstehende Kulturpädagogik.  

Der Theorieteil des Bandes zeigt, dass es selbst in der kleinen erziehungs-
wissenschaftlichen Disziplin Kulturpädagogik eine ganze Reihe von theore-
tischen Ansätzen gibt. Die bereits von Burkhard Hill im ersten Teil beschrie-
benen Entwicklungslinien des Verhältnisses der Kultur- und der Sozial-
pädagogik werden in diesem zweiten Teil mit den Beiträgen von Rainer Trep-
tow, Ralf Kuckhermann und Burkhard Hill selbst systematisch vertieft. Dabei 
ist der Beitrag von Rainer Treptow eher von metatheoretischem Charakter, 
insofern er notwendige Aspekte entwickelt und beschreibt, die eine Theo- 
rienbildung in der (aktuellen) Kulturpädagogik zu berücksichtigen habe. 

Ralf Kuckhermann wiederum setzt sich mit den Unterschieden einer 
aisthetischen, einer ästhetischen und einer künstlerischen Praxis in der Sozi-
alen Arbeit, ihren jeweiligen Chancen und Risiken auseinander, wohingegen 
Burkhard Hill kulturpädagogische Ansätze sehr stark im Wissenschaftsdis-
kurs der Sozialen Arbeit verortet. 

Susanne Keuchel, eine der renommiertesten Vertreterinnen einer empiri-
schen Kulturwissenschaft, hat in den vergangenen Jahren immer wieder wich-
tige Studien zum Nutzerverhalten und den ästhetischen Präferenzen, insbe-
sondere von Kindern und Jugendlichen vorgelegt. Dabei spielen gesellschaft- 
liche Veränderungsprozesse eine zentrale Rolle. Vor diesem Hintergrund ent-
wickelt sie ein „Strukturmodell einer systematischen Kulturpädagogik“. 

Wolfgang Zacharias beschreibt mit hoher Komplexität eine Kulturpäda-
gogik, die mindestens zwei Aspekte besonders berücksichtigt: Zum einen die 
Digitalisierung unserer Gesellschaft, die unsere Lebensweise heute im Beruf 
und im Alltag prägt, zum anderen das Leben in der Stadt. Beide Entwicklun-
gen zusammen verändern die Möglichkeiten, die Formen und Inhalte, in de-
nen heute Bildungsprozesse stattfinden. 

Vier weitere Beiträge nähern sich aus der Perspektive einer Allgemeinen 
Pädagogik dem Thema. Eckart Liebau, UNESCO-Professor für kulturelle Bil-
dung, betont die internationale Dimension sowohl bei der Erfassung aktuel-
ler Lebenswelten („Globalisierung“) als auch im Hinblick auf aktuelle For-
schungsbemühungen. 

Ich selbst habe eine Systematik einer Theorie der Kulturpädagogik und 
der kulturellen Bildung auf der Basis einer symboltheoretischen Kulturphi-
losophie und -soziologie (Cassirer, Bourdieu) entwickelt. 

Cornelie Dietrich, langjährige Mitarbeiterin von Klaus Mollenhauer, zeigt 
den engen und systematischen Zusammenhang zwischen der Entwicklung 
der Ästhetik und der Theorie der Bildung. 



17 

Armin Bernhard schließlich hat als Vertreter der Allgemeinen Pädagogik 
für die Kulturpädagogik insofern eine große Bedeutung, als er eine „Pädago-
gische Ästhetik“ als unverzichtbaren Bereich der Erziehungswissenschaft 
versteht und aufzeigt, auf welche Problemlagen hierbei reagiert werden muss: 
Es geht um die Entwicklung von Widerstandsfähigkeit gegen die Zumutun-
gen eines Alltags in einer kapitalistisch organisierten Waren- und Konsum-
gesellschaft. 

Schlussbemerkung 

Kulturpädagogik ist ein weites Feld. Niemand kann das alleinige Deutungs-
recht für diesen Begriff beanspruchen. Daher kristallisiert sich nur im Dis-
kurs heraus, was an Theorieentwürfen auf Dauer Bestand haben wird. Aller-
dings: Theorienbildung ist unvermeidlich. Sie ist die Basis für empirische 
Forschung, sie schafft die Basis für Reflexionen, die auch gegen politische In-
dienstnahme immunisieren können. Theorienbildung ist jedoch auch Mo-
den („Paradigmenwechseln“) unterworfen.  

So war es seinerzeit wichtig, dass Heinrich Roth mit der von ihm betriebe-
nen „realistischen Wende“ die damals aktuelle empirische Sozialforschung aus 
den Vereinigten Staaten in die deutsche Debatte eingebracht und somit ein Ge-
gengewicht gegen eine dominante, ideologisch oft problematische, geisteswis-
senschaftlich orientierte Pädagogik geschaffen hat. Heute scheint es notwendig 
zu sein, angesichts der politischen Forderung nach „Evidenzbasiertheit“ ver-
stärkt auf die Notwendigkeit einer theoretischen Grundlagenarbeit und einer 
historischen Vergewisserung der eigenen Tradition hinzuweisen. Hierzu kön-
nen die Texte dieses Buches einen wichtigen Beitrag leisten. 

Literatur 

Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang (Hrsg.) (2012): Hand-
buch Kulturelle Bildung. München: kopaed. 

Bundesvereinigung Kulturelle Kinder- und Jugendbildung e.V. (BKJ): Kulturelle Bildung on-
line. [www.kubi-online.de, zuletzt aufgerufen am 25.02.2015]. 

Engelke, Ernst/Borrmann, Stefan/Spatscheck, Christian (2009): Theorien Sozialer Arbeit. Frei-
burg: Lambertus. 

Koller, Hans-Christoph (2004): Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswis-
senschaft. Stuttgart: Kohlhammer. 

Koller, Hans-Christoph/Marotzki, Winfried (Hrsg.) (2007): Bildungsprozesse und Fremdheits-
erfahrung. Bielefeld: transcript. 

Schilling, Johannes/Zeller, Susanne (2012): Soziale Arbeit. Geschichte – Theorie – Profession. 
München/Basel: Reinhardt. 

Zirfas, Jörg/Klepacki, Leopold/Bilstein, Johannes/Liebau, Eckart (2009): Geschichte der Ästhe-
tischen Bildung. Antike und Mittelalter. Bd. 1. Paderborn: Schöningh. 



18 

 
 
  

 



19 

 
 

Teil 1 
Historische Zugänge 

 

  

 



20 

Zur Geschichte der Kulturpädagogik1 

Jörg Zirfas 

Einführung 

Historisch betrachtet lassen sich unter dem Begriff der Kulturpädagogik in 
Deutschland drei sehr unterschiedliche Formen pädagogischen Denkens und 
Handelns verstehen. Die ältere Fassung resultiert aus den Überlegungen zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts und ist den akademischen Bemühungen einer 
sich geisteswissenschaftlich verstehenden Pädagogik geschuldet. Kulturpä-
dagogik bezeichnet hier vor allem eine historisch hermeneutische und theo-
retische Zugangsweise, die sich vor dem Hintergrund von lebensreformeri-
schen Überlegungen um eine Bewältigung der mit den politischen, öko-
nomischen und technischen Umbrüchen einhergehenden Kultur- und Sinn-
krisen bemühte. Der auch heute noch oftmals verwendete Begriff der Kultur-
pädagogik resultiert dagegen aus den 60er- und 70er-Jahren des letzten Jahr-
hunderts und ist mit den emanzipativen Demokratie- und Modernisie-
rungstendenzen dieser Zeit verknüpft. Unter Kulturpädagogik wird hier vor 
allem eine Praxis unterschiedlichster kulturell-pädagogischer Arbeitsfelder 
verstanden. Die neueste Variante der Kulturpädagogik, die sich seit den 
1980er-Jahren entwickelt hat, lässt sich als eine weiterführende Synthese aus 
der systematisch und historisch argumentierenden geisteswissenschaftlichen 
und aus der empirisch-pragmatisch orientierten Kulturpädagogik verstehen, 
das heißt sie verknüpft die theoretischen Zugänge der älteren mit den prak-
tischen Konzepten der neueren Kulturpädagogik zu einem reflexiven Modell, 
das zudem Erkenntnisse der Sozial- und Kulturwissenschaften systematisch 
mit einbezieht. 

Der Artikel skizziert diesen einleitenden Gedanken zufolge drei histori-
sche Stationen: die geisteswissenschaftliche Kulturpädagogik, die emanzipa-
torische Kulturpädagogik und die reflexive Kulturpädagogik. Die hierbei ver- 

                                                                                 

1  Dieser Artikel ist bereits erschienen unter: Geschichte der Kulturpädagogik. In: Braune-
Krickau, Tobias/Ellinger, Stephan/Sperzel, Clara (Hrsg.) (2013): Handbuch Kulturpädagogik 
für benachteiligte Jugendliche. Weinheim/Basel: Beltz, S. 16–36. Der Wiederabdruck der 
leicht veränderten Fassung geschieht mit freundlicher Genehmigung des Beltz Verlages. 



21 

wendeten Adjektive sollen jeweils die Grundcharakteristika der einzelnen 
Richtungen hervorheben. Am Ende stehen dann ein Resümee und ein Aus-
blick auf die Entwicklung der Kulturpädagogik. 

Geisteswissenschaftliche Kulturpädagogik 

Die erste Form der Kulturpädagogik ist im Kontext der geisteswissenschaft-
lichen Pädagogik entstanden, zu deren Hauptvertreter/innen in der ersten 
Generation Herman Nohl (1879–1960), Max Frischeisen-Köhler (1880–
1923), Theodor Litt (1880–1962), Eduard Spranger (1882–1963) und in der 
zweiten Generation Wilhelm Flitner (1889–1990), Elisabeth Blochmann 
(1892–1972), Erich Weniger (1894–1961), Georg Geissler (1902–1980) und 
Otto Friedrich Bollnow (1903–1991) neben vielen anderen gerechnet werden 
können. Im zeitlichen Umfeld dieser vor allem akademischen Überlegungen 
sind aber auch schon praktische Ansätze von Kulturpädagogik etwa in re-
formpädagogischen Modellen zu verzeichnen; hier sind beispielsweise Alfred 
Lichtwark (1852–1914), Georg Kerschensteiner (1854–1932) und Gustav 
Wyneken (1875–1964) zu nennen. Daneben existieren schon zu dieser Zeit 
kulturphilosophische Reflexionen, die auch für die Pädagogik bedeutsam 
wurden, etwa bei Julius Langbehn (1851–1907), Georg Simmel (1856–1918), 
Jonas Cohn (1869–1947), Ernst Cassirer (1874–1945) und Bruno Bauch 
(1877–1942). 

Die geisteswissenschaftliche Pädagogik hat sich immer als eine Kulturpä-
dagogik verstanden – das heißt als eine Pädagogik, die die Einführung des 
subjektiven in den objektiven Geist, die Initiation des Kindes in die Kultur 
zum Ziel hat. Kultur gilt einerseits als Rahmen für das individuelle Leben und 
andererseits als Ausgangspunkt eines wissenschaftlichen Verstehens. In die-
sem Sinne lässt sich der Begriff der geisteswissenschaftlichen Pädagogik er-
weitern zum Begriff der „geisteswissenschaftlich-kulturphilosophischen Pä-
dagogik“, zumal die in den 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts zu 
datierenden Programmentwürfe dieser pädagogischen Richtung immer im 
Zusammenhang mit der Kulturphilosophie gedacht wurden (Oelkers/Adl-
Amini 1981). 

Als ein kulturphilosophischer Grundsatz kann hier Sprangers Definition 
gelten, dass Erziehung „die Einbildung der Kulturobjektivitäten in subjektive 
Erlebnisformen und Betätigungsweisen sei“ (ebd.: 29 f.). Diese Dialektik ei-
ner Subjektivierung des Objektiven und einer Objektivierung des Subjekti-
ven kommt in den verschiedensten Wendungen zum Ausdruck, wenn Erzie-
hung – in der Nachfolge von Schleiermacher – als Vorgang beschrieben wird, 
in dem die erwachsene Generation der heranwachsenden bei ihrer Auseinan-
dersetzung mit der tradierten und weiterzuentwickelnden Kultur behilflich 



22 

ist oder wenn Bildung als eine wesentliche Formung des Menschen verstan-
den wird, die dieser im Umgang mit (wertvoller) Kultur erwirbt, welche ihn 
dann wiederum zu (wertvollen) praktischen und verstehenden Kulturleis-
tungen befähigt. 

Die Rede von „der“ Kultur ist allerdings nicht unproblematisch. So ver-
weist etwa Litt darauf, dass Erziehung zwar immer in ein kulturelles Ganzes 
eingebettet sei, doch dass aufgrund der Zersplitterung des kulturellen Gan-
zen der Pädagogik die Aufgabe zukomme, eine philosophisch-synthetische 
Gesamtperspektive zu entwickeln, um daraus Leitideen für die Zukunft der 
Erziehung zu gewinnen; und auch Spranger (1922) macht deutlich, dass die 
pädagogische Wissenschaft in einer als vielgestaltig geltenden Kulturwirk-
lichkeit gegründet ist, die es zu verstehen und zu ordnen gilt, sodass sich da-
raus Begründungs- und Orientierungsmuster für die Erziehung ableiten las-
sen; und schließlich versucht auch Nohl als Analyse- und Orientierungs-
kategorien – nahezu identisch mit Spranger – den Erzieher und Zögling, die 
Bildsamkeit und die Bildungsgemeinschaft sowie die Bildungsideale und die 
Bildungsmittel zu bestimmen, um nicht nur die Grundstruktur der Erzie-
hung in ihren historisch-kulturellen Ausprägungen zu verstehen, sondern 
auch um so zu pädagogischen Sinnvergewisserungen zu kommen. 

In diesem Sinne lässt sich zusammenfassen, dass die geisteswissenschaft-
lichen Pädagog/innen die Pädagogik als eine Verstehens- und Orientierungs-
wissenschaft verstanden haben, die pädagogische Belange vor dem Hinter-
grund einer als problematisch empfundenen kulturellen Lage interpretierte, 
um darüber hinaus auch zu allgemeingültigen Erkenntnissen zu gelangen. 
Diese Allgemeingültigkeit wird als eine historisch-systematische verstanden, 
die in der Erkenntnis der die Grundstruktur der Erziehung betreffenden Ka-
tegorien bestand (vgl. Matthes 2011: 35 ff.). Insofern ist die geisteswissen-
schaftliche Pädagogik (auch) eine hermeneutisch-pragmatische Wissenschaft, 
die eine Theorie von der Praxis für die Praxis intendierte. Dafür verwendet 
die geisteswissenschaftliche Pädagogik nicht nur philosophische, sondern 
auch hermeneutische, phänomenologische und didaktische Methoden. 

Die für die geisteswissenschaftliche Kulturpädagogik grundlegende Kate-
gorie ist die wechselseitige Relation von Subjekt und Kultur, die nicht nur als 
Erkenntnis-, sondern auch als Wirklichkeitsverhältnis verstanden worden 
ist. In diesem dialektischen Prozess einer Subjektivierung des Objektiven und 
einer Objektivierung des Subjektiven, ändert sich – mit Wilhelm von Hum-
boldt gedacht – nicht nur das Subjekt in einem biografischen Bildungspro-
zess, sondern auch die Kultur wird im Zuge ihres Verstehens und ihrer Ge-
staltung durch die Individuen zu einer anderen. In der individuellen 
Auseinandersetzung mit Kultur werden einerseits symbolische und perfor-
mative Formen des Subjekts und der Kultur konserviert und tradiert und an- 
dererseits werden sie sogleich bearbeitet und verändert: „,Kulturpädagogik‘ 



23 

bearbeitet daher die Paradoxie, Struktur und Wandel ohne Vorliebe für das 
eine oder andere denken zu müssen. Die Theorie muss Ordnung und Kon-
tingenz gleichermaßen konzipieren.“ (Oelkers 1991: 41) 

Folgt man diesen Überlegungen, so steht jede Pädagogik immer unter den 
Bedingungen einer kulturellen Gesamtlage und Tradition, von der Erzieher, 
Zöglinge und Erziehung selbst in den unterschiedlichsten Formen und Funk-
tionen abhängig sind und auf die sie gleichwohl in den unterschiedlichsten 
Varianten Einfluss nehmen. Spranger geht hier von vier Geistesrichtungen 
einer objektiven Kultur aus, nämlich Sittlichkeit, Technik, Recht und Erzie-
hung, in die es seitens der Pädagogik theoretisch und praktisch einzuführen 
gilt. Erziehung wird hier nicht als Einführung in die ewige Struktur der Tra-
dition und nicht als ein ritueller und heiliger Akt, sondern als ein intergene-
rativer Aushandlungsprozess gedacht; und Bildung ist keine Übernahme ei-
nes kanonischen Bestandes an Wissen und Können, sondern der immer 
prekäre Versuch, sich individuell am kulturellen und biografischen Wandel 
zu formen. Jeder erreichte individuelle und historische Horizont bildet die 
Voraussetzung für die erneute Veränderung und Erweiterung der Struktur 
der pädagogischen Initiation in die Kultur durch seine reflexive und prakti-
sche Bearbeitung. Die Dialektik und die Dauer des pädagogischen Prozesses 
gewinnen so eine prinzipielle inhaltliche Offenheit und eine temporale Un-
abschließbarkeit.  

Dabei zeichnen sich Formen der modernen Pädagogik, die im letzten 
Drittel des 20. Jahrhunderts bedeutsam wurden, schon in ihrem kulturpäda-
gogischen Beginn ab: Eine Entkanonisierung der Bildungsinhalte zugunsten 
einer Formalisierung der Bildung; die reziproke und in Teilen auch symme- 
trisch gedachte Form von Erziehung (Stichwort: Verhandlungshaushalt); die 
Pädagogisierung des Lebenslaufes unter dem Titel des lebenslangen Lernens 
oder auch die Entgrenzung der Pädagogik, die mittlerweile Relevanz für alle 
kulturellen Teilsysteme reklamiert (Stichwort: Volksbildung). 

Die geisteswissenschaftliche Pädagogik hat wesentlichen Anteil daran, die 
Pädagogik als Wissenschaft etabliert und die pädagogische Praxis von der 
Dominanz anderer (religiöser, sozialer, psychologischer etc.) Praxen diffe-
renziert, emanzipiert und bestimmt zu haben. Die zentrale Aufgabe der Er-
ziehung sah diese Pädagogik in der individuellen Entkulturation; gerade Nohl 
und Weniger haben immer wieder darauf hingewiesen, dass der Erzieher 
zwar auch ein Mandatsträger der Gesellschaft und Kultur sei, dass er aber vor 
allem ein Mandat für die Förderung und Entwicklung des ihm anvertrauten 
und zu erziehenden Individuums habe. In ihren Hinweisen auf den kulturel-
len Rahmen von Erziehung etablierten sie die Pädagogik als historisch-syste-
matische Kulturwissenschaft. 

Dabei bleibt die geisteswissenschaftliche Pädagogik grosso modo letztlich 
einem Verständnis von Kultur als Hochkultur verhaftet. Kultur ist für sie all- 



24 

gemein-humane, durchaus historisch und national differenzierte, aber vor 
allem klassisch-idealistische Kultur. Damit folgen sie einem bürgerlichen 
Verständnis von (kultureller) Bildung, das den Idealen des Wahren, Guten 
und Schönen verpflichtet ist, welches sich bis heute in spezifischen sozialen 
Milieus (etwa: Hochkulturmilieu) und in rechtlichen Kodifizierungen (etwa 
im Art. 131 der Bayerischen Verfassung) wiederfinden lässt. Bildung hat in 
diesem Verständnis immer eine vertikale Struktur, da es ihr um die „Hö-
herentwicklung“ der Kultur und der Individuen geht. Bildung und Erziehung 
werden, auch in ihren kulturellen und ästhetischen Dimensionen, immer von 
der Sittlichkeit her gedacht. Die Einführung in die Kultur verfolgt hier nicht 
das romantische Projekt einer sich durch Ästhetik freisetzenden individuel-
len Subjektivität, sondern das Hineinführen in die Wertesicherung und Wer-
testeigerung einer stetig sich auch sittlich und moralisch weiterentwickeln-
den abendländischen Kultur. In diesem Sinne ist die geisteswissenschaftliche 
Pädagogik strikt werteorientiert. Und sie „übersieht“ dabei jene Formen von 
kultureller Bildung, die sich auch schon zu ihrer Hochzeit abzeichneten, etwa 
eine (romantische) traditionelle Volkskultur (Wilhelm Heinrich Riehl), die 
später in eine nationalsozialistische deutsche Blut- und Bodenkultur (Alfred 
Baeumler) pervertierte oder auch eine sich etablierende Alltagskultur (Alfred 
Lichtwark), die sich dann in ihren industriellen Produktionsformen weiter-
entwickelte (Bauhaus). 

Bis in die 1960er-Jahre hinein, dem „Ausgang ihrer Epoche“ (vgl. Dahmer/ 
Klafki 1968), blieb dieses Konzept einer Kulturpädagogik bedeutsam; inso-
fern formte sie auch noch das Konzept einer „musischen Erziehung“ der 
1950er-Jahre mit. Verfolgt man die programmatischen Schriften zur musi-
schen Erziehung aus den 1920er- und 1930er-Jahre und aus den Nachkriegs-
jahren, so stellt man fest, dass es hier nicht um eine Ausbildung in den ein-
zelnen Künsten, sondern um eine musische Gestaltung des Lebens insgesamt 
ging, das heißt um eine durchgehende moralische, wertaufgeladene Ästheti-
sierung des Menschen und seiner Umwelt. Die musische Erziehung wird da-
bei zum Experimentierfeld für eine Gesellschaft, die ihre moralischen Quali-
täten angemessen darstellen kann. Die noch in den 1950er-Jahren propa-
gierte musische Erziehung soll „Kunst und Leben zu einer Ganzheit ver-
schmelzen, zu einer Insel des Heils als Kontrapunkt zur Zerstreuung und 
Fragmentarisierung des modernen Lebens“ entwickeln (Mattenklott 2003: 
210). 

Die mit dieser Erziehung verbundenen Momente der Kulturkritik, des 
Ganzheitlichen und der Rückwärtsgewandtheit geraten dann in den 1960er-
Jahre zunehmend selbst in die Kritik, nur noch falsches Pathos, schützende 
Irrationalität, regressives Surrogat, diffuse Ganzheitlichkeit und national- 
sozialistische Anklänge zu vertreten. Musische Erziehung, so der kritische 
Tenor, sei nicht Erziehung in und zur Kunst, sondern ein religiöser Versuch 



25 

zur Heilung des als fragmentarisch und entfremdet empfundenen modernen 
Lebens. In diesem Sinne erfinde die musische Erziehung ästhetische Spielar-
ten für pädagogische Zwecke: „Das Laienspiel distanziert sich schroff vom 
Berufstheater, die Musikpädagogik von der Musik-Avantgarde. Die Kunster-
ziehung, in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts noch in engem Kontakt 
zur Kunst ihrer Zeit, beschränkt sich später auf Techniken und Formenspra-
chen einer selbst konstruierten Volks- und Kindertümlichkeit zwischen Li-
noleumschnitt, Wachsmalkreiden und Blaudruck.“ (Ebd.: 211)  

Diese Perspektive führte dann in der Folge zu realistischeren und begrenz-
teren Vermittlungsmodellen, wenn etwa von ästhetischer Erziehung, visueller 
Kommunikation oder auditiver Wahrnehmungserziehung die Rede ist. 

Emanzipatorische Kulturpädagogik 

Seit den 60er- und 70er-Jahren des letzten Jahrhunderts wird unter Kultur-
pädagogik vor allem ein in sich sehr heterogenes pädagogisches Praxisgebiet 
bezeichnet, das sich mit der pädagogisch-professionellen Vermittlung von 
sozialen, kulturellen und ästhetischen Praktiken und Gegenständen beschäf-
tigt. Diese Entwicklung wird zunächst von folgenden Protagonisten getragen, 
die die Kulturpädagogik vor allem praktisch und politisch weiterentwickeln: 
Rudolf Mirbt (1896–1974), Hugo Kükelhaus (1900–1984), Hilmar Hoffmann 
(geb. 1925), Gunter Otto (1927–1999), Hermann Glaser (geb. 1928), Hans-
Wolfgang Nickel (geb. 1933) und Wolfgang Zacharias (geb. 1941). 

Im Mittelpunkt der Etablierung der neueren Kulturpädagogik, die hier in 
zwei Schritten als emanzipatorische und als reflexive (s. unten) vorgestellt 
wird, stehen zunächst praktische, politische, soziale und bildungspolitische 
Motive. Mehrere Entwicklungen begünstigen diese emanzipatorische Kul-
turpädagogik, die man vor allem vor dem gesellschaftlichen Wandel seit 
Ende der 1960er-Jahre verstehen muss (vgl. Liebau 2007): Da sind zu nennen 
die Studentenbewegung, die neuen sozialen Bewegungen (zum Beispiel die 
Frauen-, Ökologie-, Friedensbewegung), die reale Zunahme an Freizeit, die 
gegenüber der Arbeit sukzessive an Bedeutung gewann, und vor allem die 
sozialliberale „neue Kulturpolitik“, die Sozialpolitik mit anderen Mitteln in-
tendierte und Kulturarbeit als Sozialarbeit verstand (Soziokultur). Kurz ge-
sagt, ging es zunächst und zumeist um eine Kultur für alle (Hoffmann 1981), 
das heißt um eine Demokratisierung von Kultur und um eine Erleichterung 
der Zugänge zu traditionellen und modernen Formen der Hochkultur, mit 
einem starken Akzent auf der Rezeption von Kultur. Hierbei ging es vielfach 
nicht um eine Popularisierung von Kultur, sondern um das Bestreben, über 
ein Angebot für alle den Weg in die Hochkultur zu ebnen. Und selbst im 
Begriff der Soziokultur schwingt noch der Gedanke mit, dass diese als Vor- 



26 

stufe und Durchgangsstadium zu einer bedeutsameren Kultur gesehen wer-
den kann. 

Der von Hermann Glaser und Karl Heinz Stahl 1974 in die deutsche De-
batte eingebrachte Begriff der Soziokultur richtete sich dezidiert gegen die 
restaurative Kulturpolitik der 1960er- und frühen 1970er-Jahre mit ihrer Be-
tonung einer bürgerlich-idealistischen Kultur, die sich von den zivilisatori-
schen Entwicklungen strikt abgrenzte. Der Begriff der Soziokultur diente da-
bei als Kampfbegriff einer „Neuen Kulturpolitik“ (vgl. Röbke 1993). Die 
Kritik am Unbehagen an der Kultur, die mit dem Konzept einer elitären He-
gemonialkultur und ihrem vermeintlichen interesselosen, apolitischen Cha-
rakter verbunden war, sollte einem kulturellen Behagen weichen, das mit 
Chancengleichheit, Mitbestimmung und Versöhnung einherging und sich 
auf die konkreten Interessen der Betroffenen bezog. Zeitgenössische Katego-
rien wie Kommunikation und Emanzipation dienten hier zur Etablierung ei-
nes neuen Kulturbegriffs und auch eines neuen Zugangs zur Kultur. Wenn 
jegliche Kultur Soziokultur ist, lassen sich die bislang gültigen Etikettierun-
gen einer legitimen bzw. illegitimen Kultur oder auch einer Hoch- und Sub-
kultur nicht mehr aufrechterhalten. Insofern steht jede Kulturform in einer 
politischen Arena des Kampfes um Anerkennung und Partizipation. Ziel die-
ser neuen Kulturpolitik sollte es dementsprechend sein, „die Mitbestimmung 
des Individuums durch Mitbestimmung in und an der Gemeinschaft […] in 
den Spielräumen der Kultur“ einzuüben (Glaser/Stahl 1974: 141). 

Zum Zweiten gibt es bereichsspezifische kulturelle Bewegungen in den 
einzelnen Kunstsparten; hierbei ist die Alternativszene mit ihren freien 
Künstlergruppen und Geschichtsinitiativen bedeutsam, da sie den Fokus auf 
die künstlerischen Produktionen richteten, das heißt hier geht es um eine 
Kultur von allen, die die Autonomie kultureller Eigentätigkeit in den Mittel-
punkt rückt. 

Und da ist schließlich drittens eine gesellschaftlich zugespitzte Kunst- 
und Kulturkritik, die die kulturelle Affirmativität traditioneller Werke im 
Namen einer kritischen Legitimität infrage stellt. Wenn traditionelle Werke 
nichts anderes verkörpern als illegitime Herrschaft und Unterdrückung, 
dann sollten diese zugunsten der Idee Kultur ist alles verabschiedet werden, 
das heißt einer Kultur, die neue Ausdrucks- und Darstellungsformen ohne 
qualifizierende Differenzieren generiert und zulässt. Nicht nur die Kunst-
Kultur, sondern auch die Sub-Kulturen, die Stadtteil-Kulturen oder auch die 
Musik-, Sprache-, Jugend-, Ess-, Trinkkulturen etc. werden im Zuge dieser 
Entwicklung bedeutsam – und dann noch einmal um den Faktor der Migra-
tionskulturen multipliziert. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die emanzipatorische Kul-
turpädagogik das gesamtgesellschaftliche Interesse und Bedürfnis an Kultur 
(im weiten Sinne) in einer Wechselwirkung mit der gesamtgesellschaftlichen 



27 

Bedeutung und dem Angebot von Kultur sah und entwickelte, und dass sie 
hierbei von einer stetigen Zunahme des Bedürfnisses an Kultur wie der Be-
deutung von Kultur für die Menschen und die Gesellschaft ausging. Das kul-
turelle Angebot, so die Hoffnung, würde die (latente) Nachfrage schon er-
zeugen. Allerdings heißt es noch bei Glaser im Jahre 1989: „Die Lösung für 
den ästhetischen Staat bedeutet somit: Massenkultur – ohne Anführungszei-
chen! Jeder muss in der Lage sein, an der ‚Kultur‘ teilzuhaben und schöpfe-
risch dort tätig zu werden. Noch sind die Tage einer ,Kultur für alle fern‘.“ 
(Glaser 1989: 22) Und bis heute ist der Traum einer Kultur für alle weder 
ausgeträumt noch realisiert (vgl. Rat für Kulturelle Bildung 2014). 

Doch nicht nur die soziale und kulturelle Entwicklung ist für die emanzi-
patorische Kulturpädagogik günstig. Denn da ist zum anderen die Entwick-
lung der Erziehungswissenschaften in den 1970er-Jahren selbst. Obwohl sich 
historisch betrachtet auch praktische Ursprünge der Kulturpädagogik schon 
im 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts in den Arbeitsfeldern der Jugend- 
und Erwachsenbildung, der Kunsterziehungsbewegung, der religiösen und 
politischen Bildungsarbeit sowie den sozialpädagogischen Tätigkeiten nach-
weisen lassen, ist die Eigenständigkeit des kulturpädagogischen Feldes auch 
auf die hochschul- und arbeitsmarktpolitische Neuorientierung der Pädago-
gik als universitäres Fach zurückzuführen. Denn in den Blick einer sich stetig 
auf den Lebenslauf und auf alle Lebensbereiche entgrenzenden Pädagogik ge-
raten nun auch die außerschulischen kulturellen Angebote und Möglichkei-
ten, die neue Arbeits- und Beschäftigungsfelder für qualifizierte Absol-
vent/innen pädagogischer und kulturwissenschaftlicher Fächer versprachen. 

Diese beiden emanzipatorischen Entwicklungen – die soziokulturelle und 
die akademische – führen zu einer praktischen Ausdifferenzierung dieses pä-
dagogischen Feldes. Zu den wichtigen Arbeitsfeldern der Kulturpädagogik 
zählen seitdem die Museumspädagogik mit ihren Aufgaben der didaktisch-
methodischen Vermittlung von Museumsbeständen und Ausstellungen, die 
Theaterpädagogik mit der Durchführung von rezeptiven und produktiven 
Veranstaltungen zur Theaterarbeit, die Spielpädagogik, die – oftmals an ro-
mantische Traditionen anschließend – die ganzheitliche Entwicklung des 
Menschen intendiert, die Musikpädagogik, die vor allem durch die zahlrei-
chen Musikschulen die musikalische Praxis unterschiedlichster Musikstile zu 
promovieren sucht; zu nennen sind aber auch bildende Kunst, Tanzpädago-
gik, Literaturarbeit, Lesezirkel, Schreibwerkstätten, Biografiearbeit, Zir-
kuspädagogik und (auch) die sich zunehmend etablierende Medienpädago-
gik, die in den 1970er- und 1980er-Jahren vor allem pädagogische Arbeit mit 
Fernsehen, Fotografie und Film bedeutete. 

Intendiert wurden in dieser Zeit also im eigentlichen Sinne nicht nur äs-
thetische und kulturelle, sondern auch soziale und politische Ziele. So ging 
es um Formen des individuellen und kollektiven kulturellen Lernens, um 



28 

Fragen der ästhetischen Wahrnehmung, Kommunikation und Produktion, 
um Prozesse der Darstellung, Gestaltung und Reflexion von ästhetischen und 
kulturellen Artefakten; und es ging um neue soziale Formen von Kultur, um 
die Anerkennung von Alltagskultur, um die Abkehr von einer objektiven 
Werkästhetik, die vor allem durch das Bildungsbürgertum vertreten wurde, 
um den Umgang mit kulturpolitischen Informationen und Kritikfähigkeit, 
und um neue soziale, politische und wissenschaftliche Modelle für die Legi-
timität von Kultur. 

Darüber hinaus etablierten sich auch kulturpädagogische Ansätze, die 
therapeutische, sozialisatorische und qualifikationsbezogene Ziele verfolg-
ten. So werden mit den entsprechenden Kunst- und Musiktherapien dezi-
diert gesundheitspädagogische Anliegen verfolgt, mit Rollenspiel und Psy-
chodrama versucht man – präventiv und intervenierend – deviantem Ver-
halten zu begegnen und mit diversen kulturpädagogischen Arbeitsformen – 
vom Filmen bis hin zu Stadtteilaktionen – sollen Schlüsselkompetenzen in 
personeller, sozialer und methodischer Hinsicht gefördert werden. 

Während der Kulturbegriff der geisteswissenschaftlichen Pädagogik noch 
von einem normativen Hochkulturmodell geprägt ist, wandelt sich das Ver-
ständnis von Kultur zu einem sehr dehnbaren empirischen Kulturverständ-
nis. Dazu beigetragen hat die Rezeption der angloamerikanischen und fran-
zösischen Kulturanthropologie und Kultursoziologie, die die kulturellen 
Lebensformen und Mentalitäten analysierten, die Arbeiten der Frankfurter 
Schule, die über die mit der Kulturindustrie verbundenen Manipulationen 
und Standardisierungen aufklärten, und die Forschungen des Birminghamer 
Centre for Contemporary Cultural Studies, die vor allem die Alltags- und Pop-
kultur in den Mittelpunkt rückten. Die modernen Formen der Kulturpäda-
gogik propagieren überwiegend einen erweiterten Kulturbegriff, der nicht 
mehr auf die Differenz von „niederer“ und „höherer“ Kultur abhebt, sondern 
die Gesamtheit von Lebensformen und mentalen Grundlagen einer Gruppe 
in den Blick nimmt. Statt in einer diachronen Perspektive auf eine überhis-
torische und kanonische abendländische Wertekultur zurückzugreifen, be-
zieht man sich in einem synchronen Blick auf die jeweiligen sozialen Ausprä-
gungen unterschiedlichster Formen der kulturellen Diskurse und Praktiken 
(wozu dann auch historische Praktiken gehören können). In den Blick ge-
nommen werden nun technische und materielle Grundlagen, die „hohe“ (äs-
thetische) Kultur, aber auch (institutionalisierte) Denk-, Sprach- und Inter-
aktionsmuster der Alltagskultur. Dabei wird vor allem auf die Soziokultur als 
sozial-kulturelle Ausformung eines Lebenszusammenhangs abgehoben; und 
hierbei geht es der Kulturpädagogik nicht nur um die Arbeit an der symbo- 
lischen und repräsentativen Seite der Kultur, das heißt um Rezeptionsarbeit, 
die die Lesbarkeit der Kultur gewährleisten soll, sondern durchaus um die 
Arbeit an der performativen Seite der Kultur, das heißt um Produktionsar- 



29 

beit, die neuartige Darstellungs- und Gestaltungsformen experimentell ent-
wickeln soll. Produktionsästhetiken treten dabei in Konkurrenz zu Pro-
zessästhetiken. In den Mittelpunkt rücken damit die kulturellen und ästheti-
schen Bedürfnisse und Interessen unterschiedlichster gesellschaftlicher 
Gruppen, deren kulturelle Ausdrucks- und Partizipationsmöglichkeiten so-
wie deren kulturelle Alphabetisierungs- und Reflexionsfähigkeiten. 

Die Bedürfnis- und Interessenorientierung der emanzipativen Kulturpä-
dagogik kommt wohl am ehesten in den sich etablierenden soziokulturellen 
Zentren und Initiativen zum Ausdruck (vgl. Schulze 1993). Diese Einrich-
tungen, die sich in den 1970er-Jahren parallel zur neuen Kulturpolitik entwi-
ckelten, waren zunächst überwiegend als Kommunikationszentren konzi-
piert, die sich durch ein hohes Maß an Eigenaktivität und Selbstreflexivität 
auszeichneten. Darunter wurden subsumiert: Kommunikationszentren, Me-
dienzentren, Jugendzentren, Kulturläden, Bürgerhäuser, Häuser der offenen 
Tür, Stadtteilarbeit und -feste, Bürgerinitiativen und -projekte. Die 1979 in 
einem Dachverband zusammengeschlossenen Soziokulturellen Zentren be-
trieben Kulturpolitik von unten, indem sie über alle Kultur- und Kunstspar-
ten hinweg verschiedene Altersgruppen, Milieus und Nationalitäten anspra-
chen. Die hier erprobten Arbeitsformen der Projektmethode, Werkstätten, 
Kurse, Gemeinwesenarbeit und Begegnung (Gastronomie) u. a. wurden auch 
in anderen kulturpädagogischen Feldern paradigmatisch bedeutsam. Denn 
sie intendierten und praktizierten den Abbau von Zugangsbarrieren, eine of-
fene und flexible Planung, eine Berücksichtigung ganzheitlicher Aneignung, 
ein Höchstmaß an Partizipation in der Durchführung, die Betonung der so-
zialen und politischen Relevanz und die Entwicklung von personalen und so-
zialen Handlungskompetenzen. Diese Zentren praktizieren insofern pädago-
gische Prinzipien, die auch noch heute zum Kernbestand der Kulturpäda-
gogik zu rechnen sind, etwa den Adressatenbezug, die Ganzheitlichkeit, die 
Partizipation, die kulturelle oder ästhetische Vielfalt sowie die Reflexivität. 

In diesem Kontext stehen auch die Theorie und die Praxis der Kulturso-
zialarbeit (vgl. Koch 1989). Berufsgeschichtlich leitet sich die Programmatik 
dieses pädagogischen Feldes aus der Ausbildung zur Kindergärtnerin ab, in 
der Entwicklung der Persönlichkeit eine zentrale Rolle spielte. Da diese als 
vorrangiges pädagogisches Medium dienen sollte, wurde in der Ausbildung 
vor allem auf den Umgang mit den Künsten abgehoben, um der Einseitigkeit 
einer rein kognitiven Prägung entgegenzuwirken. 

Daneben gibt es noch andere Entwicklungslinien, die die Kultursozialar-
beit beeinflusst haben: Da ist zum einen die sozialpädagogische und kultur- 
bzw. kunstpädagogische Tradition in der Folge der reformpädagogischen Ju- 
gendbewegung, in der es sowohl um schulische als auch um außerschulische 
neue Formen des Lehrens und Lernens ging; da ist zum Zweiten die schon 
angesprochene Erweiterung des Kulturbegriffs, der immer stärker das So- 


